

النّبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقين؛ فنسنك وواط ونيوبي انموذجاً.

> تأليف : الدكتور السيد التوي



Democratic Availic Center (Sertin - Germany



بي واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشر فتسئك بواط ونبوس أتموذها

# **Democratic Arabic Center**

For Strategic, Political & Economic Studies

The Prophet and the Jews at Medina through the studies of Orientalists;

A. WENSINCK, M. WATT, AND G.D. NEWBY AS MODELS





ISBN 978-3-68929-003-0



DEMOCRATIC ARABIC CENTER

Germany, Berlin

http://democraticac.de

TEL 0049-CODE



الهنسانسر:

المركز الديمقراطي العربي

للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية

ألمانيا/برلين

# Democratic Arab Center For Strategic, Political & Economic Studies Berlin / Germany

لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأي شكل من الأشكال،دون إذن مسبق خطي من الناشر.

جميع حقوق الطبع محفوظة

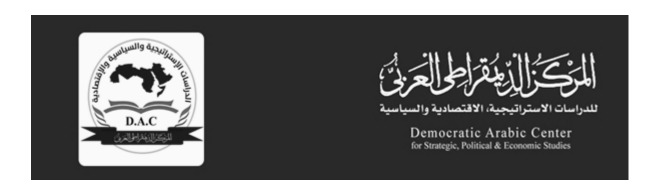
All rights reserved

No part of this book may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, without the prior written permission of the publisher.

المركز الديمقراطي العربي للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية ألمانيا/برلين

البريدالإلكترونيbook@democraticac.d





كتاب : النّبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقِين؛ فنسنا وواط ونيوبي أنموذجًا تأليف: الدكتور السيد التوي

رئيس المركز الديمقراطي العربي: أ. عمار شرعان

مدير النشر: د.أحمد بوهكو المركز العربي الديمقراطي برلين ألمانيا

رئيسة اللجتة العلمية :الدكتورة ربيعة تمار المركز الديمقراطي العربي

الرقم الدولي المعياري : ISBN 978-3-68929-003-0

الطبعة الأولى2024 م

الآراء الواردة أدناه تعبّر عن رأي الكاتب ولا تعكس بالضرورة وجهة نظر المركز الديمقراطي العربي



د. الستيد التوي Sayyed Tway

النّبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقين؛ فنسنك (A. Wensinck) ويالنبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقين؛ فنسنك (M. Watt) وواط (G.D. Newby) ونيوبي

The Prophet and the Jews at Medina through the studies of Orientalists;
A. Wensinck, M. Watt, and G.D. Newby as models

# الإهداء

أُهدي هذا العمل إلى

روح أبي منصور بن محمد بن بلقاسم التوي

أمّي فاطمة بنت بلقاسم بنت فرج الشّريف مدّد الله في أنفاسها

زوجتي وأبنائي محمد ياسين ونادين وشاهين

أخي شكري

أستاذي الجليل حمّادي المسعودي

معلمي وأساتذتي

رفيقي المرحوم حبيب يوسف

كلّ الأصدقاء والرّفاق

# شكـــر

أشكر كلّ من قدّم لي يد المساعدة في إنجاز هذا البحث مادّيا ومعنويّ وأخصّ بالذّكر رفاقي عمر بن عافية ومحمّد النوّي ومحمّد لطفي الإمام ومحمّد فرج الغضّاب وأصدقائي هاني الفرحاني وفرابي بالطّيب ونزار أحمد. ولا يفوتني أن أقدّم شكري الخالص لِصديقيّ المُقِيمَيْن في الولايات المتّحدة الأمريكيّة نعمان الهريشيّ وميلاد فائزة لِما وفراه لي من عوْن في الحُصول على بعض مصادر البحث ومراجعه.

# شک ر خاص

أشكر أستاذي الجليل حمّادي المسعوديّ الذي لم يبخل عليّ بالنّصيحة في كلّ آونة وحين، ومنحَنِي ثقته في أوقات بتّ فيه يائسًا بحكم تعدّد مشاغلي العائليّة والنّقابيّة والسّياسيّة.

هذا العمل هو في الأصل رسالة دكتوراه نُوقشت بكلية الأداب بالقيروان سنة 2019 وتكوّنت اللجنة من:

د. سهيل الحبيب رئيسًا / د. ثامر الغزّي مقرّرًا / د. لطفي دبيش مقررًا / د. عبد الرزاق المجبري عضوًا / د. حمادي المسعودي مؤطِّرًا

# تصدير

كانت مسيرة النّبيّ طويلة وطويلة جدّا في الّدين كما هي في السّياسة...

هشام جعيط، السيرة النبوية: مسيرة محمد في المدينة و انتصار الإسلام، دار الطليعة للطباعة و النشر، بيروت، ط1،2015

# تقديم

يتناول السيد التوي في هذا البحث الموسوم بـ" النبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقِين؛ فنسنك (G.D. Newby) وواط (M. Watt) وواط (G.D. Newby) أنموذجًا" قضايا متشعّبة مُعقدة خطيرة.

ومن علامات تشعبها تاريخ يهود الحجاز وعقائدهم قبل الهجرة. وقد اقتضى منه ذلك العودة إلى اليهوديّة في اليمن: نشأتها وصلتها بالصّراع البيزنطيّ الفارسيّ، وتمحيص النّظر في طبيعة اليهوديّة اليثربيّة وفي موقع اليهود في يثرب ديمغرافيًّا واقتصاديًّا وثقافيًّا...، كما اقتضى منه النّظر في الرّوايات وفي النّقائش وفي طبائع العمران وفي طبقات اللّغة وفي الطّقوس وفي الدّيانات.

ومن أسباب تعقّدها محاولة النّفاذ إلى مقالة موضوعيّة في علاقة محمّد باليهود تتجاوز الرّواية الإسلاميّة والاستشراقيّة معًا. فإذا أضفنا إلى ذلك وعي الباحث بأنّ الرّؤية الاستشراقيّة ليست وإحدة في المواضيع التي تناولها، ولا منهجهم واحدًا، فضلاً عن تعدّد مصادرهم، واختلاف غاياتهم استبان لنا تشعّب هذا المبحث. أمّا الرّواية الإسلاميّة، فلئن كانت ثاوية في كلّ ردّهات البحث نقضًا أو إبرامًا، فإنّها قد شكّلت مُنطَلق الباحث في الفصل الثّالث خاصّة، وهو الفصل المُتمَجِّض لِدراسة علاقة الصّراع بين الطرفيْن اليهوديّ والإسلاميّ، دون أن تحظى بالنصّديق التّام ولا بالرّفض الكلّيّ، وإنّما سعى السيد التوي إلى محاولة استصفاء "رواية" جديدة تستصلح عناصرَ من المدوّنتيْن الإسلاميّة والاستشراقيّة. والطّريف أن يبني الباحث سِيرةَ صِلة النّبيّ باليهود في المدينة على منطق النّسُخ القرآني، أو قُل على منطق المحبرة) حين قَويَت الشّوكة.

ومن مكامِن خطورتها، الربط بين الصراع المحمّديّ – اليهوديّ من جهة، وبين تشكُّل الملامح الأساسيّة للإسلام على ضوء ذلك الصراع، والمزج بين الأغراض الدنيويّة السِّياسيّة البحتة في عمَل النّبيّ وبيْن مضامِين الوحْي، ناهيك عمّا يمكن أن يسبّبه هذا المَبحث لِهواة الخلْط بين مُقتضيّات البحث العلميّ الموضوعيّ وبين الاحتلال الصهيونيّ للأراضي العربيّة الفلسطينيّة – وقد نبَّه الباحث إلى ذلك – مِن عُسْر الهضْم.

والعمل يتجاوز أفق تاريخ الجماعات في الإسلام المدينيّ، لينظر في نشأة الإسلام على حَرْف، وليتدبّرَ قراءة التّاريخ على وجه، وليقارنَ بين العقائد الرّاسخة وربيباتها النّاشئة. ولا شكّ في أنّ الباحث قد حمّل نفسه على موضوع شائك شاسِع. ذلك أنّ كلّ باب بلْ كلّ فصْل من هذا العمَل يستحقّ أن يكونَ كتابًا مفردًا نظرًا لِغِنى إشكاليَّاته واختلاف العقُول فيه: نخصّ بالذّكر طبيعة اليهوديّة اليثربيّة، والمدينة عشيّة الهجرة، وصحِيفة المدينة، ومجزرة بني قريظة، وصِلة العقائد والعبادات الإسلاميَّة باليهوديّة إبرامًا ونقضًا...وهو إلى ذلك بحث لا يقتصِر على جهُود المستشرقِين المذكورِين، بل يتعدّاهم إلى غيرهم من المستشرقِين الذين ألقُوا في الموضوع برمّته أو تناولُوا جزئية منه. والباحث في كل عمله يقارع مقالات المستشرقِين ببعضها حينًا، وبالرّواية الإسلاميّة التقليديّة حينًا آخر، والمُمُكن العمرانيّ حينًا ثالثًا، مُتَّخِذًا من العقلانيّة التَّهَهُمِيّة معيارًا للتَّرجِيح أو للتَّحوير أو للتَّعدِيل أو للرّد.

والحق أنّ العقلانيّة التّفهُميّة المبثُوثة في كلّ تفاصيل العمل هي ما يُميّز هذا البحث. فلئن نظرت بعض البُحُوث العربيّة في العلاقة بين النّبيّ ويهود الحجاز، أو في جهُود المستشرقين، فإنّها ظلّت ويهود الحجاز، أو في جهُود المستشرقين، فإنّها ظلّت في أكثرها حبيسة تصورات قائمة على ثلاث نزعات: نزْعة الرّدِ على "شبهات" الاستشراق، ونزْعة نعنت اليهود حيهود يثرب بأبشع النّعُوت، ونزْعة تصديق الرّواية الإسلاميّة. أمّا جلّ البحُوث الاستشراقيّة، فقد اعتنت بردِ القرآن إلى محضنه اليهوديّ، وبإبْراز تحكّم الغرَض السّياسيّ البحت في سُلُوك النّبيّ إزاء الجماعات المُخالِفة، بَل ذهبَت بعض دراساتهم إلى عدِّ الإسلام مجرّد مسيانيّة يهودية. بينما شقَّ الباحث لِنفسه طريقًا لا يأبّه فيها بنُصْرة طرف على آخر، ولا يُسارِع معها في الطلاق الأحكام. ويبدُو لنا أنّ مِثْل هذه الطّريق قد تجعل التّمييز بيْن الاستشراق الموضوعيّ وجهُود الباحِثِين العرَب الموضوعيّين تمييزًا مُحْرِجًا ما دامت العقلانيّة هي المُنطلق، والفكر النّقديّ هو المُحِدّة، والموضوعيّة هي المَطلَق، والفكر النّقديّ هو المُحِدّة، والموضوعيّة هي المَطلَق، والمُعرَب.

د. محمد النوي

# المقدّمة العامّة:

لا شكَّ في أنَّ فهم سِير الجماعات التي أحاطت بمحمّد مثل الأعراب والمؤلَّفة قلوبهم وأهل الصُّفَّة أمر مهمّ في تمثّل الفترة التأسيسة للإسلام. وقد أثرت هذه الجماعات في تشكل الدّين الجديد. ويمكن عدّ اليهود على رأس هذه الجماعات نظرًا إلى دورهم المحوريّ في تكوّن سيرة محمد وسيرة نصّه. وقد تحدّد في المدينة مصير اليهود ومصير الإسلام معًا إذ انتهى هذا الصراع بهيمنة الدين الجديد وانتصاب محمد نبيًّا وقائدًا. ورغم أنّ القرآن لم يفصيّل القول في العلاقة بين محمد واليهود في المدينة، فإنّ كتب السّيرة والمغازي قدّمت بعض التّفاصيل المهمّة التي على الباحث أن يجتهد في جمعها ليبنيَ فهما مقبولاً لما حدث في المرحلة الأولى من الإسلام. ولمّا كانت هذه المصادر متأخّرة عن زمن الأحداث التي ترويها، مثلما كانت متأثرة بالظّروف التي حفّت بها وما تنطوى عليه من إكراهات، فإنّ دراسات عديدة قد شكّكت في هذه المصادر وكفّت عن التعامل معها من منظور كونها سبيلاً لاستكناه ما حدث في القرن السابع، وعوّلت على مصادر خارجيّة استقامت شهادة على صدى الدّعوة المحمّديّة في مظانّ أخرى. ونصّت بعض الدّراسات في الصّدد نفسه على أنّ هذا الشكّ بل الرّفض لا ينفي قيمة كتب السّيرة والحديث والأخبار بقدر ما يدفع الباحث إلى ابتداع منهج جديد في التعامل معها. وهو أمر لا يكون مثمِرًا إلا بدراسة السّياق الذي انتظم هذه المصادر وتمحيص منهج الرّواية فيها، والنّظر في المادّة التي لا تتّسق مع النزعة التّمجيديّة التي تسِم هذه المصادر. والواقع أنّ المستشرقين قد انقسمُوا إلى فريقيْن في التّعامل مع هذه المصادر الإسلاميّة الأولى؛ فريق رفضها وضَرَب عنها صفْحًا ولَعلّ أبرز أعلام هذا الفريق ذائعة الصّيت باتريسيا كرون (P. Crone). وفريق رأى أنّ هذه المصادر يمكن أن نفِيد منها، ومن هؤلاء نذكر سرجنت (R.B. Serjeant) ومعزوز (H. ) Mazouz). ورغم أنّ الدّر اسات الاستشر اقيّة منذ القرن التّاسع عشر كانت ملمّة بتاريخ الإسلام، فإنّها لم تتجاوز النَّظرة الاستنقاصيّة للحضارة العربيّة الإسلاميّة.

لقد قدّمت هذه الدّراسات تصوّرات جريئة في مسائل ظلّ فيها الفكر العربيّ الإسلاميّ يراوح مكانه. ولم تكن هذه الجرأة بسبب تحرّر هؤلاء المستشرقين من إكراهات الانتماء إلى الإسلام وحسب، وإنما هي نتيجة لاستفادتهم من الثّقافة النّقديّة التي نشؤوا عليها وتعويلهم على مناهج جديدة وعلوم مختلفة في تدبّر المسألة الدّينيّة.

وقد مثّلت علاقة محمد باليهود مسألة مهمّة من ضمن المسائل التي أنفق فيها المستشر قون جهدا. ولا يخفى على النّاظر أنّ هذه القضيّة تُعَدُّ بمثابة الاختبار الجادّ للفكر الاستشراقيّ نظرًا لتعلّقها بديانة

بعض المستشرقين حينًا (اليهودية)، ولتنزّلها في سياق تاريخيّ موسوم بالصّراع العربيّ الإسرائيليّ، ولارتباطها بقضيّة معرفيّة أمّ هي منابع الإسلام حينًا آخر.

إنّ مكانة هذه المسألة قد تجلّت في در اسات المستشرقين من خلال الاهتمام المبكّر بها سواء في مصنفات دارت حول علاقة الإسلام باليهوديّة أو في مصنفات اهتمّت بسيرة محمّد أو في مصنفات تمحّضت لدراسة علاقة محمّد باليهود تحديدًا. وهذا الضّرب الأخير من المُصنّفات هو الذي سيكون تعويلنا عليه أكثر من سواه لارتباطه الجليّ ببحثنا.

ولئن كنّا سنعرض لهذه المصنّفات في تقديم المدوّنة، فإننا نودّ أن نشِير في هذا المقام إلى وجود دراسات لم نطّلع عليها لأنّ الحِيلة قد أعْوزتنا في الحصول عليها.

يتناول بحثنا بالدّرس موضوع " النّبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقين؛ فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (M. Watt) أنموذجًا". وقد اقتضى درس هذه العلاقة النّظر في مجموعة من المواضيع الفرعيّة، منها تدبّر الحضور اليهوديّ في يثرب تاريخًا وثقافة ومكانة، مثلما ألْجأنًا إلى النّظر في العلاقات السّياسيّة والدّينيّة والعسْكريّة بيْن الطّرفيْن المُتصارِعيْن. وقد فصلنا القول في هذه المواضيع الفرعيّة بالعودة إلى المثن الاستشراقيّ جامعين ما ورد مُشَنّتا متفرّقا في هذا المتن حول المواضيع المذكورة ساعِين إلى بناء قراءة موضوعيّة للعلاقة بيْن محمّد واليهود.

إشكالية البحث: تتمثّل الإشكاليّة الجامعة لهذا البحث في بناء مُتَصوَّر موضوعيّ للعلاقة بين محمّد واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقين. وتتفرّع عن هذه الإشكاليّة الجامعة إشكاليّات فرعيّة هي:

- السّياق الذي انتظم علاقة محمّد قبل الهجرة وقُبيلها.
- خصوصيّة العلاقات السّياسيّة والدينيّة والعسكريّة بيْن محمّد واليهود وكيفيّة تشكّلها بطريقة أفضت إلى انتصار الإسلام.
  - تحديد صورتي محمد واليهود من خلال النّظر في فصول الصّراع بينهما.

# منهج البحث:

تطلّب منّا الاشتغال بموضوع بحثنا الموسوم بـ " النّبيّ واليهود في المدينة من خلال دراسات المستشرقِين" الذي جعلنا مصادره الأساسيّة "محمّد ويهود المدينة" لفنسنك(A. Wensinck) و" محمّد في المدينة لـ "منتغومري واط" و" تاريخ يهود بلاد العرب" لنيوبي، (G.D. Newby) اعتماد منهج يقوم على عرْض مقالات المستشرقِين ومقارنتها ببعضها البعض وصولاً إلى نقدها تصويبًا وترْجِيحًا فَتأليفًا. ومثّل المُمْكِن العمرانيّ والتّاريخيّ خلفيّة لنقودنا المختلفة. وقد أحْوَجَنا إلى هذا المنهج تبايُنُ عِناية المستشرقين بالوجوه المتعدّدة لِعَلاقة محمّد باليهود.

وأجْرِيْنا هذا المنهج العامّ بطريقة مخصوصة ارتأيْنا إفادتها. وتتمثل هذه الطّريقة في استنباط محاور رأيْناها كفيلة بِسَبْر أغوار العلاقة بين محمّد واليهود في المدينة. ثم تنزيل آراء المستشرقين المختلفة ضمن تلك المحاور التي استنبطناها. وقادنا ذلك إلى إعادة تبويب ما ورد متفرّقًا من آراء المستشرقين.

وقد أثر الموضوع في المنهج حين بلغ الصراع بين محمد واليهود ذُرْوَته فكان أن بدأنا بتقديم رؤية المصادر الإسلامية ثم ثنينا بعرض رؤية المستشرقين لتستقيم لنا المُقَايَسة ويتسنّى لنَا التّأليف.

على أنّ سعْينا إلى إيجاد الخيط النّاظم للعلاقة بين محمّد واليهود في المدينة، والوقوف على رهانات المستشرقين قد حملنا على النّكرار والعورص في النّفاصيل في مواضع عديدة وذلك التزامًا منّا بما تتطلبُه الرّؤية الشّاملة من تدقيق ووصل.

ومهما يكن من أمر، فإنّ طبيعة المنهج الذي عوّلنا عليه تشكّلت حسب خصوصيّة رهاناتنا في كلّ باب وفي كلّ فصل.

# أهداف البحث:

رُمنا من خلال هذا البحث تحقيق مجموعة من الأهداف منها:

- تجاوز القصور في درس العلاقة بين محمد واليهود وما يتصل بها من إشكاليّات تتعلّق بتاريخيّة الحضور اليهودي بيثرب، وبطبيعة اليهوديّة في يثرب قبل الهجرة.
  - تبين دور المكوّن اليهوديّ في نحْت السّمات الأساسيّة للإسلام.
  - . تحديد صُورَتَىْ محمد واليهود من خلال تدبّر فصول الصراع بينهما.

تقديم قراءة نقدية للمقاربات الاستشراقيّة لموضوع العلاقة بيْن محمّد واليهود، قصد بناء تمثّل أصيل لهذه العلاقة، ولصلة الإسلام باليهوديّة.

#### محاور البحث:

وزّعنا بحثنا الموسوم بـ " النّبيّ واليهود في المدينة من خلال در اسات المستشرقين " إلى ثلاثة أبواب وقسمنا كلّ باب إلى ثلاثة فصول.

تناولنا في الباب الأوّل إشكاليّة الحضور اليهوديّ في يثرب قبل الهجرة. وقد استدْعَت هذه الإشكاليّة النّظر في هذا الحضور في اليمن، وتحديد صِلَةَ المُكوّن اليهوديّ في المنطقتيْن. وجاءت الإشكاليّة الثّانية مرتبطة بالأولى ارتباطًا وثيقًا. وقد اتّصلت بمسألتيْن: الأولى موضوعها تفاعل المكوّن اليهودي في يثرب مع المحيط الذي انتظمها، والثّانية مدارها خصوصيّة اليهوديّة في هذه الحاضرة.

أمّا الإشكاليّة الثّالثة فكانت موصولة بالبحث موازين القوى بِيتْرب قُبَيْل قدوم محمّد ودوْرها في تفهّم السّياق الذي يمكن من خلاله تفهّم طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود. وقد ألْجأتنا هذه الإشكاليّة إلى تقليب النّظر في التّحوّلات التي طرأت على اليهود فجعلتهم أضعف وأدنى مكانة.

ويمكن أن نُجْمِلَ الإشكاليّات الثّلاث في إشكاليّة جامعة تتعلّق بالسّياق الذي صِيغ في أفْقِه الإسلام دينًا مُمَيّزا وصار محمّد بمقتضاه نبيًّا وقائدًا مُظَفِّرًا.

أمّا الباب الثاني فتدبّرنا فيه إشكاليتيْن رئيسيّتيْن: إحداهما تدور حوْل العلاقات السّياسيّة بين محمّد واليهود من خلال " دستور المدينة "، وقد مثّلت هويّة اليهود في هذه الوثيقة ومنزلتهم في الأمّة أهمّ المواضيع التي تفرّعت عن الإشكاليّة الأولى.

وتدبرنا في الإشكالية الثانية العلاقات الدينية بين محمد واليهود في المدينة. واقتضى منّا درس هذه العلاقات البحث في المنطق الذي استندَت إليه بشكل أفضى إلى تحرّر الاسلام من اليهوديّة. ويقوم هذا المنطق على دعامتيْن متعالِقتيْن: الأولى وَسَمْنَاها بالاستمالة والمخالفة والثانية بالتأسيس الإبراهيميّ.

ويقوم الباب الثاني على إشكاليّة عامّة بَحَثْنا من خلالها في دور المكوّن اليهودي في تشكيل جو هر الإسلام، وفي نَحْت معالم العلاقة بين محمّد واليهود بعد التّحرّر من اليهوديّة.

وينهض الباب الثالث على إشكاليّة محوريّة قادَنْنا إلى البحْث في الخيط النّاظم لِفُصُول الصّراع بين محمّد واليهود في أفق هذا الصّراع. وقد استدعت هذه الإشكاليّة البحث في مواضيع عديدة مدارها عنف محمّد وعداؤه لليهود.

ونُنَبّه في هذا الصدد إلى أننا عالجنا هذه الإشكاليّات بتمحيص النّظر في مُقَاربات المستشرقين لها وتبيُّنِ أوْجُهِ الاختلاف والائتلاف بيْنها. وقد فصلنا القول في المصادر الإسلاميّة كلّما اقتضى مسار البَحْث ذلك. ونشير أيضا إلى أن طبيعة المواضيع المدروسة في البحث فَرَضَت عليْنا في بعض الأحْيان التّوسّع في بعض الفصول أكثر من غيْرها.

إجمالاً راهنّا في الأبواب الثّلاثة على تتبّع دوْر المكوّن اليهوديّ في تمثل المسار الذي قطعه محمّد منذ قدومه إلى يثرب أو قبل ذلك بقليل.

# تقديم المدونة

لقد أصدر المستشرقون كُتُبًا عديدة تناوَلوا فيها العلاقة بين محمّد واليهود في إطار دراستهم لحياة محمّد. وقد دارت أغلبها حول محور رئيسيّ وهو تأثّر محمّد باليهوديّة؛ أي التّشابه بين الإسلام واليهوديّة. وقد دارت حوْل هذا المحور قضايًا مختلفة تتعلق بقسوة محمّد وعدائه لليهود. وقد شيّد صرْح هذا المحور حاخام مدينة وزبادن أبراهام جيجر (A. Geiger) في كتابه " ماذا اقتبس محمّد من اليهوديّة?" وتوري (C.C. Torrey) في كتابه " الأساس اليهوديّ للإسلام". ومن الكُتُب التي تدور في الحلقة نفسها الكتاب المطوّل لسبرنجر (A. Springer) "حياة محمّد وتعاليمه". غير أنّ هذا العمل رغم طُوله لم يدقّق النظر في العلاقة بين محمّد واليهود، بل عَالجَها بإيجاز، مثلما أنّه ركّز في دراسته للصراع بين الطّرفيْن على النّتيجة دون البحث في الأسباب التي أدّت إلى هذه النّتيجة. وقد لازَم مقالة التّشابه بين الإسلام واليهوديّة.

وقد ظهرت بعد هذه الكُتب التي صدَرَت قبْل القرن العشرين طائفة أخرى من الدّراسات شَغَلت الرّبع الأوّل من هذا القرْن. إلاّ أنّها لم تتخطّ، في دراستها لِموضوع العلاقة بين محمّد واليهود، مواقع الاقتضاب رغم أنّها كانت أكثر عمْقا في معالجتها للمسألة. وفي هذا السيّاق نذكر عَمَل وليام ميور (W. Muir) «حياة محمّد" ومار غليوث (D.S. Margoliouth) "محمّد وصعود الإسلام". على أنّ المستشرق الوحيد، على حدّ علمنا، الذي أفرد كتابًا خاصًا بالموضوع في هذه الفترة هو أرنت فنسنك (A. Wensinck) وعنوانه " محمّد ويهود المدينة ". وقد تخيّرنا هذا الكتاب مصدرًا أساسيًا من مصادر بحثنا لسبَيْن، أمّا الأوّل لأنّه لم يسلك مسلك الاقتضاب الذي سلكه غيره في تناول العلاقة

بين محمد واليهود في المدينة، أمّا التّأتي فلاّته جسد مرحلة مهمّة من الدّراسات الاستشراقيّة. فهو يخمِل أثّر الأعمال الأولى التي درست هذا الموضوع، مثلما ينطوي على بوادر القراءة النقدية التاريخيّة له. وقد اشتغلنا في هذا البحث بالنسخة التي ترجمها باهن (W.H. Behn) الذي أدْرَج فيها التاريخيّة له. وقد اشتغلنا في هذا البحث بالنسخة التي ترجمها باهن (J. Wellhausen) الذي أدْرَج فيها مقال " دستور محمّد في المدينة " لفلهوزن (M. Wensinck) وحققها بطريقة مفيدة. ورغم أنّ فنسنك (A. Wensinck) سمّى إلى الاستدلال على هذا الحُكم بل بنى هذه المقالة على قراءة نقديّة للمصادر فإنّه لم يَعْمَد إلى التّسرُّع في الاستدلال على هذا الحُكم بل بنى هذه المقالة على قراءة نقديّة للمصادر العربيّة الإسلاميّة. وتضمّن هذا الاستدلال درسًا لخصائص التركيبة الجغرافيّة والسكّانيّة ليثرب ولطبيعة العلاقات السياسيّة والدينيّة والعسكريّة بين محمّد واليهود. وقد أجرى فنسنك (A. Wensinck) بحثه وفق أربعة فصول. اهتمّ في الفصل الأوّل بعمران يثرب وخصوصيّة المكوّن اليهوديّ فيه. وعالج في الفصليُن التّاني والتّالث مسألتين: الأولى ترتبط بـ «دستور المدينة " والإشكاليّات المختلفة وعالج في الفصليُن التّانية فتتصلّ بتأثّر محمّد باليهوديّة مبيّئًا دؤرها في تشكيل الإسلام، وأكّد في هذا الفصل الرّابع فقد خصّصه لِدَرْس الصّراع المادّيّ بين محمّد واليهود محاولاً التّوصيّل إلى قراءة الفصل الرّابع فقد خصّصه لِدَرْس الصّراع المادّيّ بين محمّد واليهود محاولاً التّوصيّل إلى قراءة موضوعيّة لهذا الصّراع.

وقد ظهر في هذه الفترة كتاب إسرائيل ولفنسون (I. Welfenson) " تاريخ اليهود في بلاد العرب". وقد اطلعنا عليه في نسخته العربية، وتفرّد هذا العمل بتقديم معلومات عن تاريخ اليهود في اليمن والحجاز. ولم تُعْوِزْه الدّقة في تقصيّ الحياة الرّوحيّة والاجتماعيّة لليهود في يثرب. ودقّق القول في الصراع بين محمّد واليهود وكيف ارْتَسَمَت في أفقه الملامح الرّئيسيّة لدعوة محمّد. إلا أنّ اطلاع ولفنسون (Welfenson) الواسع على المصادر العربيّة وإلمامِه بالمصادر العبريّة ووجاهة ملاحظاته في مسائل عديدة لم تجنّبه تجاوز القصور في تناول موضوع مهمّ مثل "دستور المدينة" مثلما لم تُعْفِه من شبهة التلفيق في معالجة العلاقة بين محمّد واليهود. ولعلّ تأرْجُحَه بين اليهوديّة التي كان يعتنقها والإسلام الذي أبدى تعاطفًا معه، هو الذي أدْخل هذا الضرّب من التشويش على عمله. ولقد أدرجنا هذا العمل ضمن مراجع بحثِنا الرّئيسيّة لِما تضمّنه من عمْق في مقاربة عدد غير قليل من المسائل ضمن القائمة المُوسَّعة لِمراجع بَحثنا.

ويمكن عد كتاب باهل (F. Buhl) "حياة محمد" أحد الأعمال المهمة في هذه الفترة لِما فيه من أحكام متوازنة وتبصر في التحليل. إلا أنه لم يفصل القول في العلاقة بين محمد واليهود بل وتناولها باقتضاب عادًا إيّاها حلقة من حلقاتِ مَسيرةِ مُحمد الحافلة بالأحداث.

أمّا الفترة التي تلَتْ هذه المرحلة فيمكن تقسيمها إلى مرحلتيْن: إحداههما ظهرت فيها أعمال مكسيم رودنسون (M. Watt) "محمّد" ومنتغومري واط (M. Watt) "محمّد في المدينة "وغودفري ديمومبينس (G. Demombynes) "محمّد ". ومثّلت هذه الأعمال نقلة نوعيّة في دراسة سيرة محمّد لأنّها استفادت من المقاربة الاجتماعيّة التّاريخيّة وتجاوزت القصور المُسجَّل في الدّراسات الاستشراقيّة السّابقة. ولئن واصلت هذه الأعمال الاقتضاب في تناول العلاقة بيْن محمّد واليهود، فإنّها تناولت هذه العلاقة في أفق أكثر موضوعيّة. ويُعدّ كتاب واط (M. Watt)" محمّد في المدينة "مُمَثّلا لِهذه المرحلة.

لم يُخَصِنص واط (M. Watt) حيزا كبيرًا من كتابه " محمد في المدينة " العلاقة بين محمد واليهود ولم يكن مشغولاً كثيرًا بمصادر محمد الكتابية لأنها مسألة حتمية بالنسبة إليه، لا سيما أنه يسعى إلى الإحاطة بالمحاضن المختلفة التي جَعَلَت محمدًا مُمْكِنًا في القرن الستابع. لذلك فإنّ واط (M. Watt) ندبًر العلاقة بين محمد واليهود في أفق در سه لِمُكوّنات الثقافة المحلّية فجاءت مقاربته لهذه العلاقة مُوجَزة ودقيقة. ولئن خصيص فصلاً كاملاً لدراسة هذا الموضوع ناقش فيه الصراع الفكريّ والمادّي بين محمد واليهود ودرس فيه بعناية إشكاليات " دستور المدينة"، فإنّه ليس بإمكان الباحث أن يفيدَ منه ما لم يتمثّل هذا الفصل في إطار تمثّل واط (M. Watt) المحمّد في سياقه الثقافيّ والاجتماعيّ. وقد اتّخذنا من هذا العمل مصدرًا ثالثًا لِبَحثنا وعدَدْناه دالاً على قراءة واط (M. Watt) للموضوع. وقد اطّلعنا على كتاب " محمّد في المدينة " في نسخته الانجليزيّة ولكِنّنا استأنسنا بتعريب شعبان بركات تجنّبًا لجهد إضافيّ غير ناجع. ورغم أنّ الكتاب في نسخته العربيّة يشكُو من هَنات عديدة فإنّ هذه النّفائص لم تشوّه مضمونه. وكنّا في كل مرّة ثلفي لبُسًا نعود إلى النسخة الأصل.

أمّا المرحلة الثّانية من هذه الفترة فقد ظهرت فيها أعمال كثيرة منها كتاب دانيال غوردن نيوبي (D.G. Newby) " تاريخ يهود بلاد العرب منذ الأزمنة القديمة إلى انهيارهم تحت راية الإسلام." ورغم أنّ هذا العمل تابَع مَن سَبقه في توخّي منحَى الاقتضاب في درْسه للعلاقة ببن محمّد في المدينة واليهود، فإنّه تمكّن من تحديد السّياق الذي انتظم دعوة محمّد. ولم يفْتقر إلى الدقّة في درس تاريخ اليهوديّة في الحجاز ويثرب وفي تحديد النّسيج الاجتماعيّ والثّقافيّ والدّينيّ الذي تجذّرت فيه الدّعوة المحمّديّة. وكانت ملاحظاته حول الصراع بين محمّد واليهود مبنيّة على معرفة مُعَمَّقة بالمصادر العربيّة والاستشراقيّة وعلى استيعاب للمنهج النّقديّ التّاريخيّ. وقد قسّم نيوبي (D.G. بالمصادر العربيّة والاستشراقيّة وعلى استيعاب للمنهج النّقديّ التّاريخيّ. وقد قسّم نيوبي (Newby عله إلى ثمانية فصول اهتمّت السّتة الأولى منها بحضور اليهود في اليمن والحجاز، أمّا في الفصل السّابع فقد خصّصه للنّظر في العلاقة بين محمّد واليهود في المدينة. ودار الفصل الأخير

حول اليهوديّة وخصوصيّتها بعد محمّد. ولعلّ أهمّ فكرة انتهى إليها نيوبي (D.G. Newby) في تدبّره للعلاقة بين محمّد واليهود أنّ الحضور اليهوديّ في يثرب كان عريقًا، وقد تشكل بطريقة توفّرت معها السياق لِنجاح دعوة محمّد في المدينة. ومن الأراء المهمّة لِنيوبي (D.G. Newby) أنّ اليهوديّة التي تعامل معها محمّد كانت يهوديّة تلموديّة. وكانت غايتنا من جعلنا لهذا العمل مصدرًا ثالثًا لِبحثنا توفير العمق المطلوب لِفهم المحاضن التي مكّنت محمّدًا من أن يوفّق في نحْت دينه الجديد أوّلًا، والاستفادة من ملاحظات الباحث الدقيقة حوْل طبيعة اليهوديّة وخصوصيّة الصراع بين محمّد واليهود في المدينة التي صاغها وفق تمَثُل دقيق لِحضور اليهود بيثرب ثانيًا.

ومن المراجع التي أثرينا بها النقاش في بحثنا نذكر كتاب "محمد واليهود نظرة جديدة" للكاتب الهنديّ بركات أحمد (B.Ahmad). وقد صدر باللّغة الإنجليزيّة وعرّبه تعريبًا جيّدًا علي محمود مراد. تناول بركات أحمد (B.Ahmad) في هذا البحث العلاقة بيْن محمّد واليهود من خلال نقد المصادر العربيّة والاستشراقيّة. وجاءت آراؤه طريفة حوْل "دستور المدينة" ومصير بني قريظة. ورغم أنّ بركات (B. Ahmad) ليس مستشرقًا فإنّ مصادره ومنهجه في البحث والنّتائج التي أدركها لا تَجيد عن خطّ الاستشراق. ولعلّ ما يدعم موقفنا أنّ الرّجل استفاد طيلة مسار بحثه من ملاحظات وتدقيقات طائفة من المستشرقين أبرزهم برنار لويس (B. Louis). إضافة إلى ذلك فإنّ بركات (B. Ahmad) أقام في أمريكا وتحمّل مسؤوليّات في الأمم المتّحدة مثلما درّس في جامعة كولمبيا(Columbia). مثل هذه المعطيات جعلتنا نستحضر بعض تفاصيل مقاربته للعلاقة بين محمّد كولمبيا(واليهود في متن البحث ضمن تدبّر نا لِمقالات المستشرقين. وكان ذلك في مواضع معيّنة قصد التّعميق والإثراء.

أمّا المصادر الإسلاميّة المؤرّخة لسيرة محمّد التي اتّخذناها مراجع لِبحثنا فقد انتقينا منها على وجه الخصوص، كتاب المغازي للواقديّ وكتاب الطّبقات لابن سعد وكتاب السّيرة لابن هشام. وعدَدْنا هذه المصادر نماذج لكتب السّيرة لأنّ غيرها من مؤلّفات السّيرة جاءت مُقْتَفِيَة لأثرها. والواقع أنّنا عوّلنا على هذه المصادر في الباب الثّالث تحديدًا وفي كلّ مرّة نرى العودة إليها ضروريًّا.

ومهما يكن من أمر، فإنّنا بنيْنا اختيارنا للمصادر الأساسيّة والمراجع الدّالة لِبحثنا على محاور رأيناها كفيلة بأن تمكِّن من فهم أعمق للعلاقة بين محمّد واليهود في المدينة، تندرج فيه الإشكاليّات المختلفة المتعلّقة بدور المُكَوّن اليهوديّ في نحت الإسلام دينًا مُمَيَّزًا.

# الدراسات الستابقة

لم نطّلع على حدّ معرفتنا المتواضعة على بحوث اهتمت بهذا الموضوع. فالدّراسات المختلفة التي اطّلعنا عليْها اهتمّت بالعلاقة بيْن محمّد واليهود في درْسها لِسِيرة محمّد أو لِجزئيّة من جزئيّاتها. ولئن اعتمد أصحابها على مباحث المستشرقين تحليلاً ونقدًا، فإنّهم لم يتخصّصوا في درس العلاقة بين محمّد واليهود من خلالها. والعمل الوحيد الذي ظفرنا به هو كتاب محمّد واليهود لمحمّد فارس الجميل " النبي ويهود المدينة: دراسة تحليليّة لعلاقة الرسول صلى الله عليه وسلّم بيهود المدينة ومواقف المستشرقين منها". وقد صدر هذا الكتاب بعد أن قطعنا مرحلة مهمّة من البحث وتمكّنا من نسخة منه منشورة على الشّبكة العنكبوتيّة. ورغم جدّية هذا البحث التي تتبدّى في إحاطته بالمصادر الإسلاميّة الأولى، فإنّه بقي رهين نزعة تمجيديّة لا ترى في الاستشراق إلا تجنّيًا على محمّد والإسلام. ولعلّ السّياق الثّقافيّ والسّياسيّ الذي كتب فيه محمّد فارس الجميل كتابه، وهو السّعودي الأصل والمنشأ، هو الذي حَمَله على هذا الضّرب من الانحياز. فضلاً عن ذلك فإنّ الباحث السّعودي لم يهتم ببناء مُتَصوَّر جديد للعلاقة بين محمّد واليهود من خلال نقد مقالات المستشرقين نقصنًا وإبْرامًا وإنّما سلك طريقًا واحدة وهي بيّان مُغالطات المستشرقين وتبرئة المصدادر الإسلاميّة.

ولعلّه من الطّريف إذا قلنا إنّ كلّ قائمة المراجع الاستشراقيّة الموسّعة التي عوّلنا عليها في بحثنا تُعدّ در اسات سابقة لأنها ناقشت بدورها مقاربات المستشرقين في تمثّلها للعلاقة بين محمّد واليهود.

على أنّ عدم العثور على دراسات انشغلت ببحثنا لا يعني أنّها غير موجودة. لكنّ الحيلة لم تسعفنا لإدراكها.

# دوافع البحث وعوائقه

لعلّ أهمّ ما دَفعَنا إلى خوْض غِمَار هذ الموضوع هو السّعْي إلى الإسهام في الجهود العلميّة التي ترُوم تبديد الغُموض الذي مازال يكْتنف مرحلة الإسلام المُبَكّر. ولمّا كانت العلاقة بين محمّد واليهود في المدينة إحدى المُكَونات الأساسيّة التي أسهمت في تشكّل الإسلام، عدَدنا الاهتمام بهذه العلاقة إحدى السّبل النّاجعة لِتفهّم أنشطة محمّد في مرحلة تُعَتَبر الأهمّ في مسار حياته نبيًا وقائدًا. على أنّ هذا المَطْلب يستدعي استيعاب الدّراسات الاستشراقيّة ونقْدها بشكل يُفْضي إلى بناء مُتَصوَّر موضوعيّ للعلاقة المذكورة. ولا يقف، وراء هذا الهاجس، الدّافع العلميّ على ما فيه من نُبل وحسب،

فديْدننا كان حضاريًّا وثقافيًّا. فجحيم التعصيّب وضيق الأفق والابتسار الذي تعيشه بلداننا العربيّة والاسلاميّة يفرض على أنّه فهم حقيقيّ للإسلام قصد بيان ما فيه من مُغَالَطات.

غير أنّنا قد تعرّضنا في مسار بحثنا إلى عدد من الصّعوبات المعرفيّة والمنهجيّة وإيديولوجيّة. أمّا المعرفيّة منها فتَبدّت في عدم اطلاعنا على كتب ثمينة بلغات أجنبيّة قعد لسائنا عنها، مثلما تجلّت في عُسر الإحاطة بالمتن الاستشراقيّ الواسع، وهو ما ألْجأنا إلى الانتقاء الوظيفيّ تحقيقًا للفائدة. إضافة إلى ذلك مثّل تعريبنا للشّواهد الدّالة في مصادرنا حَرجًا آخر ساهم في إرهاقنا.

أمّا الصّعوبَة المنهجيّة فألْفيناها في جمع ما ورد مُتَفرّقًا في المصادر التي عوّلنا عليها في بحثنا وتبويبها وفق المحاور التي ضبطناها. وقد حمَلنا هذا الأمر على استدعاء المقاربات الاستشراقيّة حسب القضايا المطروحة في هذه المحاور.

وتتبدّى الصّعوبة الإيديولوجيّة في خطورة الخوْض في موضوع علاقة محمّد باليهود، نظرًا الله أنّه يمثّل مصدر احتجاج في الجدل العربيّ الإسلاميّ اليهوديّ المعاصر المرتبط رأسًا بالقضيّة الفلسطينية. ورغم أنّ الصّراع العربيّ مع الكيان الصهيونيّ ليس صراعًا دينيًّا فإنّ البعض مازال يراه من هذا الجانب. وتُحاول الدّوائر الاحتكاريّة العالميّة أن تُكرّسَ هذا الفهم خدمة لِمصالحها وتأبيدًا لهيْمنتها.

ومهما يكن من أمر فإنّنا قد تمكّنا، بفضل حوارنا المثمِر مع أستاذنا الجليل حمّادي المسعوديّ ومع زملائنا من الباحثين، من تجاوز عدَد غير قليل من هذه الصّعوبات.

# الباب الأوّل اليهود في يترب قبل الهجرة

# مقدّمة الباب الأوّل

يدور هذا الباب حول وضع اليهود في الحجاز قبل الهجرة، وهي مسألة مُهمة في تفهم طبيعة العلاقة بين محمد واليهود في المدينة. وإذا كان الباحث قادرًا على الظفر بمعلومات مفيدة عن محمد وجماعته المهاجرة فإنه يتعذّر عليه ذلك في ما يخصّ حياة الجماعات اليهودية في الحجاز وتحديدًا في المدينة، فالمصادر على تنوّعها عزيزة ومتأخّرة لا تنقل وقائع تاريخية حدثت فعلاً بقدرما تعكس تطلّعات أصحابها. ولم يُخْفِ علماء الغرب المهتمّون بتاريخ اليهود وعلاقتهم بمحمّد موقفهم من هذه المصادر، فمنهم من تظنّن عليها ومنهم من أنكرها إنكارًا، إلا أنّ نقودهم لها لم تكن حاجزًا بينهم وبين النوصل إلى قراءة لتاريخ اليهود في الحجاز وعلاقتهم بجيرانهم العرب تنهض على دراسة المرويّات المختلفة وتفهّم المنطق الذي ينتظمها في مظانّها وتمحيص النّظر فيها استنادا إلى طبيعة علاقتها بمصادر أخرى تناولت الموضوع في أفق مغاير. وسنحاول في هذا الباب الإجابة عن مجموعة من الأسئلة التي من شأنها أن تنير السّبيل لتفهّم الظروف التي نشأ فيها إسلام المدينة. هل كان حضور اليهود أصيلا في بلاد العرب؟ وما العلاقة بين اليهوديّة في اليمن ويثرب؟ وكيف تفاعل اليهود مع البيئة التي عاشوا بين ظهرانيها؟ وماهي طبيعة اليهوديّة في يثرب؟ كيف تحوّلت مكانة اليهود في يثرب قبل مجيء محمّد؟ وماهي عوامل هذا التحوّل؟ وليست الإجابة عن هذه الأسئلة توسّعًا مجانيًا في البحث وإنّما الغاية منها تفهّم طبيعة العنصر الذي أثّر في الدّعوة المحمّديّة تأثيرًا انتهى بالتّمايز عنه عقديًّا وبإقصائه من دائرة الفعل في المدينة.

ورغم أهميّة تحديد أوضاع اليهود قبل الهجرة في تبديد الضّباب حول علاقتهم بمحمّد، فإنّ واط (M.Watt) لم يهتمّ بهذه المسألة إلاّ لِمامًا، في حين اهتمّ فنسنك بدراسة بعض خصائص اليهود في يثرب سكّانيًّا واقتصاديًّا وثقافيًّا، وفي المقابل نجد أنّ نيوبي (D.G.Newby) ومن لفّ لفّه قد فصلوا القول في تاريخ نزول اليهود في بلاد العرب في اليمن وفي الحجاز، وقلّبوا النّظر في علاقتهم بالمحيط الذي انتظمهم ودرسوا طبيعة اليهوديّة في يثرب قبل مقدم محمّد معتمدين على قراءة دقيقة للمصادر الاسلاميّة الأولى وعلى اطّلاعهم على المتن المقدّس اليهوديّ وخاصيّة المنحول منه وعلى منهج تاريخيّ مقارنيّ يروم ردّ الظّواهر إلى أصولها لبناء تمثّل معقول لِما حدث زمن الدّعوة.

على أنّ أهداف علماء الغرب لم تكن واحدة رغم اشتراكهم في السّعي الدّؤوب إلى إبراز مكانة اليهود في الحجاز وفي المدينة خاصّة، ودورهم في تشكيل ملامح محمّد ودعوته، ولعلّهم في ذلك

يقلبون النظر في مصادرة تتعلّق بأصالة الإسلام وشرعيّته، ويحاولون من جهة ثانية بناء فهم قريب من الموضوعيّة لعلاقة محمّد باليهود.

لذلك لن نكتفيَ بعرض المفيد مّما كتبه المستشرقون في هذا المبحث وإنّما سنرصد مرجعيّاتهم المختلفة في دراسة تاريخ اليهود في الحجاز، وسنختبر نجاعة مقارباتهم بخصوص علاقة محمّد باليهود في المدينة. وسيكون ذلك من خلال النّظر في ثلاث إشكاليّات:

- . عراقة الوجود اليهوديّ في اليمن وشمال الحجاز.
- اندماج اليهود في البيئة التي عاشوا بين ظهر انيها وطبيعة اليهوديّة التي كانوا يدينون بها.
  - انقلاب موازين القوى في يثرب قبيل الهجرة.

# الفصل الأوّل

# اليهود في اليمن وشمال الحجاز

#### مقدّمة الفصل:

يهتم هذا الفصل بتاريخ نزول اليهود بالحجاز واليمن من خلال تدبّر القصص والأحداث التّاريخيّة المرتبطة بهذا النزول. وتعود حجّية هذا المبحث إلى العلاقة بين المنطقتين سواء كان ذلك من طريق التجارة أو السّياسة. فالمستوطّنات اليهوديّة كانت منتشرة على امتداد السّواحل الغربيّة للبحر الأحمر، أمّا الدّولة الحميريّة اليهوديّة فقد كانت بانخراطها في الصراع الإقليميّبين فارس وبيزنطة في الجزيرة العربيّة تندرج في السّياق نفسه مع يهود الحجاز. ولعلّ تبيّن العلاقة بين يهود اليمن ويهود الحجاز من شأنه أن ينيرَ سبيل الباحث لبناء فهم مقبول لوضع اليهود ومكانتهم في المنطقتين.

ورغم أنّ علماء الغرب قد اشتغلوا بتاريخ اليهود في بلاد العرب منذ جراتز (H.Graetz) في عمله النّموذجي "تاريخ اليهود"1، وعالجوه من منطلقات معرفيّة ومنهجيّة مختلفة، فإنّ ولفنسون عمله النّموذجي "تاريخ اليهود"1، وعالجوه من منطلقات معرفيّة ومنهجيّة مختلفة، فإنّ ولفنسون (I.Welfenson) ونيوبي (G.Nweby) في مصنفيْهما حول هذا الموضوع مثلاً مصدريْن أساسيّيْن يمكن التّعويل عليهما في تشكيل مقاربة أصيلة تتعلق بتاريخ اليهود باليمن والحجاز. ولعلّ استنادهما في بحثيْهما إلى مصادر متنوّعة، وقدرتهما على المقارنة والتّأليف بينها، والاستئناس بمعرفة دقيقة بالتّراث الكتابيّ والتّراث العربيّ الإسلاميّ مثل علامة دالّة مكّنتنا من الظّفر بمعلومات مفيدة عن طبيعة حضور اليهود في الحجاز واليمن من خلال المخطوطات والمراجع الأثريّة، ومن بناء مقالة تحدّد السياق الذي انتظم دعوة محمّد.

ويهدف هذا الفصل، من خلال إعادة ترتيب المواد الواردة في مصنفات علماء الغرب حول تاريخ نزول اليهود في الحجاز واليمن، إلى تبين حجية مقالة عراقة وجودهم في هذين المجالين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Graetz, *History of the Jews*, Philadelphia (1994), V111.

<sup>1927 ،</sup> إسرائيل ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام، مطبعة الاعتماد، مصر، 1927 <sup>3</sup> Gordon Daniel Newby, A History of the Jews of Arabia From Acient Times to their Elipse under Islam, The University of South Carolina Press, Culumbia, 2009.

# مرويّات نزول اليهود بالحجاز واليمن

#### 1- نزول اليهود بالحجاز

# 1-1- موسى والعماليق

وردت هذه القصّة في كتاب الأغاني لأبي الفرج الإصفهاني (تـ 356هـ) وقد عرضها نيوبي (وردت هذه القصّة في الفصل الثاني من كتابه " تاريخ يهود بلاد العرب" الذي خصّصه لدراسة الأساطير والجذور القديمة المؤسّسة لحضور اليهود في الجزيرة العربيّة أ. ثم تعرّض لها بالنّقد مبينًا أنّ بعض الدّارسين الغربيّين قد تعاملوا مع هذه القصّة ومع قصص مشابهة على أنّها حكايات حقيقية حول الماضي المُبكّر لِلْعرب، في حين أنّها لا تتضمّن إلاّ بعض المعطيات التّاريخيّة. وهي، حسب رأيه، تمثّل سلسلة من أساطير مؤسِّسة تسعى إلى تأكيد عراقة موروث الجماعة ونبله و وانتبه نيوبي (G.D.Newby) إلى أنّ هذه القصّة هي إعادة تشكيل لقصّة العماليق في العهد القديم وفي الأدبيّات الربّانيّة، فقد ورد في صموئيل الأوّل أنّ الله أمر شاول بتدمير العماليق لكنّهم تحت تأثير الثروة والقوّة أعدَمُوا أقاق واستحوذوا على الغنائم الثّمينة خلافًا لوّصَايا الله، وكان ذلك سببًا في فقدان شاول لِمَمْلكته وفي تتويج صموئيل مُحَطّمًا لِلْملوك المُعَادِين لإسرائيل ق.

على أنّ نيوبي (G.D. Newby) لم يكن أوّل من أورد هذه القصّة، لكنّه اجتهد في أن يفهم ما يكْمُن وراء صيغتها الخرافيّة والأسطوريّة. ونلفي هذه القصّة أيضًا في الباب الأوّل من كتاب " تاريخ اليهود في بلاد العرب " لإسرائيل ولفنسون (I.Welfenson)، مشفوعة بمجموعة من النّقود، لعلّ أهمّها موقف ابن خلدون (تـ 808هـ) الذي رفض هذه القصّة، وحجّته في ذلك أنّ اليهود لا يعرفونها وأنّها لم توجد عندهم 4. ثم تحدّث أنّ " داود، لمّا خلّع بنو إسرائيل طاعته وخرجوا عليه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp 14-23.

<sup>&</sup>quot;وكان موسى بن عمران قد بعث بالجنود إلى الجبابرة من أهل القرى يغزونهم، فبعث موسى إلى العماليق جيشًا من بني إسرائيل وأمر هم أن يقتلوهم جميعًا إذا ظهروا عليهم ولا يستبقوا منهم أحدًا، فقدم الجيش الحجاز فأظهر هم الله على العماليق فقتلوهم جميعًا إلا ابنًا للأرقم كان وضيئًا فضئوا به على القتل وقالوا نذهب إلى موسى فيرى فيه رأيه فرجعوا الشام فوجدوا موسى قد توفّي، فقالت لهم بنو إسرائيل ما صنعتم؟ فقالو: أظهرنا الله عليهم فقتلناهم ولم يبق منهم أحد غير غلام كان شابًا جميلاً فنفسننا به على القتل وقلنا نأتي به موسى فيرى فيه رأيه. فقالوا لهم: هذه معصية، قد أمِرْ ثُم ألا تستبقوا منهم وأن لا تدخلوا علينا الشّام أبدًا، فلمّا صنعوا ذلك قالوا: ما كان خيرًا لنا من منازل القوم الذين قتلناهم بالحجاز نرجع إليهم فنقيم بها على حاميتهم حتّى قدموا المدينة فنزلوها. وكان ذلك أوّل سكنى اليهود بالمدينة". أبو الفرج الاصفهانى، الأغانى، دار الكتب العلميّة، بيروت- لبنان، ط 4، ج3، ص 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p15

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 15-16.

 $<sup>^{4}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص $^{7}$ 

فرّ مع سبط يهوذا إلى خيبر وملك ابنه الشّام وأقام بخْيبر إلى أن قُتِل ابنه وعاد إلى وطنه، فيظهر من هذا أنّ عمرانه كان متّصلا بيثرب ويجاوزها إلى خيبر." 1.

ولئن نقد أحمد بركات (B.Ahmad) تاريخ نشوء المستوطنات اليهوديّة في الجزيرة العربيّة مبيّنًا أنّه " تاريخ يغشاه ضباب الأساطير" فإنّ ولفنسون (I.Welfenson) رأى أنّ القصص الواردة في المصادر العربيّة حول هذا التّاريخ لا يمكن الوثوق بها والتّعويل عليها لأنّ المراجع العربيّة قدّمتها على أنّها أساطير وروايات غير جديرة بالاعتماد عليها. ويتساءل ولفنسون (I.Welfenson) في معرض نقده لِهذه القصص عن إمكانيّة معرفة العرب لأخبار حقيقيّة عن طوائف إسرائيليّة قديمة بادت واندثرت من قبل أن يوجد بنو قريظة وبنو النّضير والحال أنّهم لم يصلوا إلى أخبار ثابتة حول هاتيْن القبيلتيْن 3.

# 2-1- قصة هارون وموسى

أكّد هيرشفيلد (H. Hirschfeld) في مقاله " مقاربة حول تاريخ يهود المدينة " أنّ عائلات يهودية قد اتّجهت نحو الجنوب عبر الطريق المؤدّية إلى مصر، بعد تدمير الهيكل وما نتج عنه من أحداث أليمة وانتشرت على المنطقة الخصبة للسّاحل الشّمالي الغربيّ لشبه الجزيرة العربيّة حتى يثرب الإسم القديم للمدينة. وقد تبيّن لهيرشفيلد (H. Hirschfeld) أنّ هذه الهجرة كانت دافعًا لاجتراح عدد من الخرافات ومنها أنّ موسى وهارون قصدا الحجّ إلى مكّة المدينة التي أعلنها إبراهيم مقدّسة وقبل بلوغها استقرّ عدد من مرافقيهما في يثرب، فواصلاً طريقهما، ولكن أثناء ذلك قضى هارون نحبه على جبل أحد. ورغم أنّ هيرشفيلد (H. Hirschfeld) لا يثق بمثل هذه القصص لأنها، حسب رأيه، مُبنّتكرة ولم يكن لها من وظيفة إلاّ ملْء الفراغ المتعلّق بتاريخ اليهود في المصادر العربيّة، مؤكّد أنّ المُحمّديّين ينتابهم إحراج كبير تجاه هذا الفراغ التاريخيّ، فقد فتح بابًا في التّأويل لتفهّمها، وفي هذا الصدد يقول: " فإذا وضعنا فلسطين بدلاً من مكّة، سنجد في العمق السّحيق لهذه الأسطورة ذكرى حادثة هي مزيج من رحلة الإسرائيليّين عبر الصّحراء لاستقرار القبائل اليهوديّة في حوض ذكرى حادثة هي مزيج من رحلة الإسرائيليّين عبر الصّحراء لاستقرار القبائل اليهوديّة في حوض ذكرى حادثة هي مزيج من رحلة الإسرائيليّين عبر الصّحراء لاستقرار القبائل اليهوديّة في حوض ذكرى حادثة هي مزيج من رحلة الإسرائيليّين عبر الصّدراء لاستقرار القبائل اليهوديّة في حوض الأردن، ولِمَوْت هارون على جبل هور. "4

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{7}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  بركات أحمد، محمّد ويهود المدينة، نظرة جديدة، ترجمة محمود علي مراد، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب،  $^{1996}$  على مراد، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب،

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> « En mettant « Palestine » au lieu de « la Mecque », on trouvera, dans le fond très obscur de cette légende, un souvenir confus du voyage des Israélites a travers le desért,

#### 3-1- قبائل شمعون

وردت قصة هجرة بطون من بني شمعون واقتتالهم مع قبائل مَعَن وانتصار هم السّاحق عليها في صحف أخبار الأيّام، وقد عرض إسرائيل ولفنسون (I.Welfenson) هذه القصّة مبيّنًا أنّها ذات قيمة عظيمة في دراسة تاريخ اليهود في الحجاز، فهي تتحدّث عن أوّل هجرة في تاريخ بني إسرائيل إلى بلاد العرب إلاّ أنّها غامضة ومُبهُمة، فليس بإمكان الباحث أن يعرف تاريخًا دقيقًا لهذه الهجرة 1.

وقد نتج عن هذا الغموض والإبهام في القصة مواقف متباينة فدوزي (Dozy) مثلا بين في مصنفه عن بني إسرائيل في مكة أنّ الهجرة الشّمعونيّة حدثت قبل عصر الملك داود حوالي عام 1000 قبل الميلاد. أمّا مر غليوث (D.S. Margoliouth) فقد أكّد في كتابه على علاقة العرب بالبطون الإسرائيليّة قبل ظهور الإسلام مُبيّنًا أنّ هذه الهجرة لم تحصل إلاّ في عصر الملك حزقيال. أمّا بقيّة المواقف فقد تظنّنت على الرّواية المنقولة عن العهد القديم محتجّة بندرة النّصوص التّاريخيّة التي تثبت بشكل قطعيّ وجود بني شمعون، وبلغت في هذا التّظنّن درجة شكّكت معها في وجود هذه القبيلة أصنلاً ويذهب إسرائيل ولفنسون (L.Welfenson) أيضًا إلى أنّ مثل هذا الشّلك لا يمكن أن يُقبّل بيُسْر مستندًا في موقفه إلى ما يعثر عليه الباحث من معلومات في العهد القديم عن هذه القبيلة فقد كان لها 12 مدينة جنوب فلسطين دخلت في حوّزتها بعد استيلاء يوشع بن نون على البلدان الكنعانيّة وأقامت بها مدّة طويلة."3.

على أنّ هذا الإقرار بوجود هذه القبيلة لم يمنعه من مناقشة ما ورد في كتاب أخبار الأيّام حول هجرتها هجرة دون رجعة إلى أرض العرب. فليس من المعقول حسب رأيه أن ترْحل قبيلة بهذه الطريقة طلبًا لأرض ليست أكثر خصوبة من منازلها. وتساءل كيف يهاجر بنو شمعون دون العودة إلى موطنهم 4. وأدرك من هذه المناقشة استنتاجًا مفاده أنّ هذه الهجرة كانت في زمن غير بعيد عن عهد الاحتلال الإسرائيليّ لبلاد كنعان، مثلما عدّ هذه الهجرة مشتركة مع حوادث الفتح في الغموض الذي يلفّها، فقد مضى على اليهود زمن طويل حتّى تحوّلوا عن ثقافتهم البدويّة، وتشكّلت عندهم

de l'établissement dans la région cisjordanique des tribus hébraïques du Ruben, Gad et Mannassé, et la mort du Aron sur la montagne de Hor. »

<sup>,</sup> Hartwig Hirschfeld, *Essai sur l'histoire des Juifs de Medina*, revue des études Juives, T7, Paris la librairie. A. Durlacher, 1883(167-193), p168.

<sup>1</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، صص 2-3.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  نفسه، صص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص 4.

ملامح التّحضر وما يرافقها من حرص على تدوين ما حدث لهم في الماضي وما كان لهم من مجد وسؤ دَد<sup>1</sup>.

لم ينكر إذن إسرائيل ولفنسون (Welfenson) وجود بني شمعون بيْد أنّه نحَا منحى أغلب المستشرقين في الطّعن في حِجِّية هجرة هذه القبيلة إلى أرض العرب. ولِيُقِيمَ الدّليل على غموض هذا الحدث قارنه بحوادث الفتْح، وانتهى إلى أنّ هذه المرويات المتعلّقة بالماضي البعيد لِبَنِي إسرائيل استقامت في مرحلة انتقل فيها اليهود من طور البداوة إلى طور التّحضر 2.

والمفيد أنّه عد هذه القصّة مُمثِّلة للطّور الأوّل الذي نزل فيه اليهود بأرض العرب، وقال إنّ القبيلة بادت شأنها شأن القبائل العربيّة التي تصارعت معها3.

# 4-1- قصّة تمر الرّوم

تروي هذه القصّة أنّه " لمّا ظهرت الرّوم على بني إسرائيل جميعًا بالشّام فوطؤوهم ونكحوا نساءهم، خرج بنو النّضير وبنو قريظة وبنو بهدل إلى مُدن الحجاز من بني إسرائيل لمّا غلبتهم الرّوم على الشّام. فلمّا فصّلوا عنها بأهلِيهم، بعث ملك الرّوم في طلبهم ليردّهم فأعجزوه، وكان بين الشّام والحجاز مفاوز وصحاري لا نبات فيها ولا ماء. فلمّا طلب الرّوم التّمر، انقطعت أعناقهم عطشًا، فماتوا وسُمّيَ الموضع تمر الرّوم فهو إسمه إلى اليوم"4.

عرض نيوبي (G.D. Newby) وولفنسون (I. Welfenson) هذه القصّة التي وردت في المصادر العربيّة وقدّمًا قراءتيْن مختلفتيْن في المنهج والمضمون.

أمّا نيوبي ( G.D.Newby) فقد رأى أنّ هذه القصّة لا يمكن فصلها عن قصّة موسى والعماليق، ويعدّ اليهود هذه الأقوام العدوّ النّموذجيّ لبني إسرائيل، فهم سليلو هامان، و تنطبق كلمة العماليق أيضًا على المسيحيّين، وعلى روما في بعض المصادر الرّبّانيّة ورغم أنّ نيوبي (G.D.Newby) يدعو إلى تدبّر تاريخيّة هذه الهجرة إلى بلاد العرب بعد تحطيم الهيكل، فهو يرى أنّ القصّة بهذا الشّكل تستقيم بلا شكّ جزْءًا من دورة لأسطورة مؤسّسة، ويمضى أبعد في الحَفْر في

 $<sup>^{1}</sup>$  نفسه، ص $^{2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص5.

 $<sup>^{3}</sup>$  نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> نفسه، صص 9-10. انظر G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p.16. انظر أيضًا، أبا الفرج الأصفهاني، الأغاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،2002، ط4، ج 22، ص 113. /انظر أيضًا، أبا الفرج الأصفهاني، الأغاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،2002، ط9، ص 94. أيضًا، جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، ط4، 2001، ج12، ص94. أيضًا، جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، ط4، 3001، ط5، ص 94. أوضل ألم 5 G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p16.

العمق الأسطوريّ لِهذه القصّة مبرزًا أنّ " الخروج وتفاصيل مُلاحقة اليهود الفارّين من ملك روما هي بوضوح استعادة لملاحقة فرعون لموسى وللإسرائيليّن"1.

أمّا ولفنسون (I.Welfenson) فقد تناول هذه القصّة من زاوية أخرى فعدّها إعلانًا عن بداية الطّور التّاني لِنزول اليهود بالحجاز، وأشار إلى أنّ اليهود هذه المرّة لم يدخلوا يثرب من طريق السّلاح وإنّما حلّوا ضيوفًا على إخوانهم الذين سبقوهم في الاستقرار بهذه البلاد2.

ولئن تساءل ولفنسون (I. Welfenson) عن سبب صمت المصادر اليهوديّة عن هذه الأحداث في مقابل تفصيلها القول في شأن اليهود ببلاد فارس والعراق فإنّه أدرجها في مسار تحديده للأسباب الموضوعيّة التي حملت بني إسرائيل على النّزوح من أوطانهم إلى الحجاز. فالاحتلال الرّوماني وما توخّاه من قمْع تجاه الثورات اليهوديّة المتعاقبة كان وراء الهجرات المنتالية إلى أرض العرب. ولعلّ اليهود فضلوا هذه الوجهة إسببيْن؛ أمّا الأوّل فيتمثّل في وجودها في أقاليم رمليّة يصنعُب على القوّات النظاميّة عبورها، في حين أنّ الثاني يرتبط بما عليه هذه البلاد من أنظمة بدويّة حرّة? وتبقى هذه القراءة تأمُّلاً مبنيًّا على غير شواهد أثريّة أو مكتوبة، وربّما يكون مثل هذا الأمر هو الذي دفع واط (M. Watt) إلى عدم خوْض غمار هذا المبْحث، فلم يذكر هذه القصيّة في مُصنَفّه "محمّد في المدينة "، بل اكتفى بِعَرْض مجموعة من الأسئلة حول يهود يثرب أصلهم ونسبَهم، والمكان الذي جاؤوا منه. وأشار في أحدها إلى موضوع فرار اليهود من فلسطين إثر ثورة باركخبا (Bar) وحلولهم بيثرب. ورأى أنّ هذه الأسئلة قد ناقشها العلماء العرب والمختصون الغربيّون يعرض هذه القصيّة بل تحدّث عنها بإيجاز "5 ، في معرض تحليله مسألة المجال الستكانيّ للمدينة يعرض هذه القصيّة بل تحدّث عنها بإيجاز "5 ، في معرض تحليله مسألة المجال الستكانيّ للمدينة مُثرزًا أنّ المؤرّخين العرب أرجعوا حلول اليهود إلى عصر موسى وداود ونبوخذنصر و"إحدى مُرزًا أنّ المؤرّخين العرب أرجعوا حلول اليهود إلى عصر موسى وداود ونبوخذنصر و"إحدى الرّوايات تحدّثت عن قدوم قريظة إلى الحجاز مع هذل والنّضير حين غَرَت الرّوم سوريا"6. وعمومًا

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p17.

<sup>2</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 10.

<sup>3</sup> نفسه، ص 9.

 $<sup>^{4}</sup>$  منتجومري وات، محمّد في المدينة، تعريب شعبان بركات، المكتبة العصرية، صيدا- بيروت د.ت، صص  $^{292}$ . (سنعتمد من هنا فصاعدًا " منتغومري واط" لأنّ الإسم بهذا الرّسم أكثر تداولاً في ترجمات المغاربة)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Arent Jan Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen*, Translated by Wolfgang H. Behn. Second editions, Berlin Adiyok 1982.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "One tradition reports that Qurayzah came to the Hijāz with Hadl and al-Nathir when the rum conquered Syria ." Ibid, p 29.

فقد عدّها - مثلما هو الشّأن بالنسبة إلى واط (M.Watt)- على درجة من الغموض لا يمكن معها أن تتوفّر حقائق واضحة 1.

غير أنّ عدم تفصيل فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) القول في قصة " تمر الرّوم " لا يعني عدم اطّلاعهما عليها، بل يكشف عن يقينهما من أنّ هذه القصة وقصصًا أخرى أوْردها المؤرّخون العرب في كتبهم لا ترقى إلى مرتبة الحجّة، فضلاً عن ذلك بدا درسها في المتن الاستشراقيّ المهتمّ بالتّأريخ لِقدوم اليهود إلى يثرب غير ذي جدوى. ولو قلّب الباحث إضمار هذه القصّة في المصنفيْن المذكوريْن لتبيّن أنّ طبيعة دراستيْ فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ومنهجيْهما في البحث لم يسمحًا لهما بالتّوسّع في تاريخ نزول اليهود بالحجاز.

لعلّ أهمّ ما يمكن أن يخلص إليه الباحث من مقاربة كلّ من ولفنسون (I.Welfenson) ونيوبي (G.D.Newby) للقصّة المذكورة أنّ الأوّل وظّفها للبحث عن الجذور التّاريخيّة لنزول اليهود في يثرب أثناء الطّور الثاني في مقابل صمت المصادر التّاريخيّة اليهوديّة عن هذا الموضوع وما تعلّق به من أحداث، وأمّا الثاني فقد نهج منهجًا تأويليًّا في تدبّر ها فقرأها بالعودة إلى الأدبيّات الرّبّانيّة به من أحداث، وأمّا الثاني فقد نهج منهجًا الأسطوريّ وعن المنطق الذي حكم المخيال اليهوديّ في صياغة هذه القصص.

1

<sup>1</sup> Ibid, p 29.

Britannica Academic, https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اليهوديّة الربّانية: تمثّل الشّكل المعياريّ لليهوديّة التي تطوّرت بعد سقوط الهيكل الثّاني (70م). وقد نشأت ضمن أعمال الحاخامات الفرّيسيّين. نهضت على أدبيّات التّشريع والشرح في التّلمود. وقد أنشأت اليهوديّة الرّبانيّة منهجًا في العبادة ونظامًا في الحياة اعتمده اليهود قديمًا ويعتمده أغلب اليهود إلى اليوم.

# 2- مرويات نزول اليهود باليمن

#### 2-1 سليمان

يذكر نيوبي (G.D. Newby) أنّ الجماعة اليهوديّة باليمن لها جذور في الأساطير الكتابيّة المتعلّقة بسليمان وملكة سبأ. وقد تدبّر في هذا السّياق إخراج المصادر الإسلاميّة لهذه القصّة إذ تؤكّد أنّ سليمان اقترح على بلقيس أن تتهوّد هي ومن معها من نبلاء وعبيد، وتتقاطع هذه القصّة في كثير من عناصرها من منظور نيوبي (G.D.Newby) مع الأدب الرّبّاني اللاّحق، وقد حملته هذه الملاحظة الدّقيقة على افتراض أنّ أهم مصادر هذه القصّة قد تأسس بين ظهراني اليهود العرب وأنّها قصّة معروفة ومتداولة بين يهود الأرض العربيّة ولكن يصعب تحديد جذورها2. ويشترك في جزّء من هذه الملاحظة مع فيرستون (R.Firestone) الذي عدّ قصّة زيارة إبراهيم أبي الأمم لابنه إسماعيل، مثلما وردت في المصادر الإسلاميّة، تعود إلى أصول مدراشيّة (Medrachic origins) وهي متداولة بين يهود العرب قبل الإسلام، وهي بشكلها المتأخّر الذي صيغ بعد الدّعوة المحمّدية تبدو متأثّرة بالثقافة البدويّة التي انتظمتها سابقًا. ومن الأدلّة على هذا الحكُم، إسم الزوجة التي اتخذها إسماعيل بعد أن طلّق زوجته الأولى التي لم تكرم وفادة والده إبراهيم أثناء زيارته الأولى، كان اسم هذه الزّوجة في القصّة المدراشيّة فطّومة 4.

\_

تضمّن التلمود مادّة مدر اشيّة قامت على المنهج المدر اشيّ. غير أنّه ثمة كُتُب أخرى توسم بالمدر اش تتضمّن الأحكام والدّر اسات والتفسير ات المدر اشيّة.

وكتُب المدراش نوعان: الأول المدراش التشريعي الهلاخي ويتصل بالحقل الشّرعي (الهلاخا). أمّا المدراش الهاجادي فيرتبط بالحقل القصصي والوعظي وهذا النّوع كتَبه الشرّاح الأمّورائيم. انظر عبد الوهّاب المسيري، موسوعة اليهود واليهوديّة والصّهيونيّة، ج5، ص 143.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 19.

<sup>3</sup> مدر اشيّة: مدار شيّة: إسم نسبة من مدر اش (Medrash)المشتق من الكلمة العبريّة " در ش". وتشير كلمة مدر اش إلى منهج في تفسير العهد القديم يقوم على التّعمّق في آياته وألفاظه قصد الظفر بالمعاني المخفيّة. وقد وُضعت قواعد مدر اشيّة لِتحقيق هذا الغرض. وهذا الفعل التأويلي المبني على التوسّع في الإضافات والتعليق وتخريج النّصوص و على القواعد المذكورة يتقابل مع التّفسير الحرفيّ للعهد القديم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Reuven Firestone, The Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture of the Jews*, Volume 1, Mediterranean Origins A NEW HISTORY, Edited by David Biale, Shocken Books, New York 2002, p 274.

ويمكن أن نفهم عن قرب هذه المقاربة لكلّ من نيوبي (G.D. Newby) وفيرستون .R) (Firestone) وفيرستون .R) (Firestone) وفيرستون .R) الدّعوة. لقد حشَدَا الحُجج المختلفة للتّأكيد أنّها يهوديّة متأثرة بأدبيّات أخنوخية نسبة إلى سفر أخنوخ ولها ملامح رؤيويّة وسحريّة وصوفيّة 1.

ويرى نيوبي (G.D. Newby) أنّ القصص التي تأسّست بين يهود جنوب الجزيرة العربيّة تعود بقدوم اليهود إلى هذه المنطقة إلى عهد اتّحاد مملكتيْ سليمان وبلقيس، وقد أعقب هذا الإنجاز زواجًا خلّف ابنًا، حاول سليمان تعهّده بتربيّة يهوديّة خالصة من خلال إرسال مجموعة من اليهود إلى اليمن. ويُعَدّ هؤلاء اليهود أوّل من نزل هذه البلاد ويُنْسَب إلى سليمان تشييد الحصون قرب صنعاء 2.

وقد نظر نيوبي (G.D. Newby) إلى قصة سليمان بعين المؤرّخ فرأى فيها وجهًا من الحقيقة، إذ يبدو معقولاً الرّبط بين الدّخول المُبكّر إلى جنوب الجزيرة العربيّة وبين أحداث توسّع سليمان في البحر الأحمر، وأقرّ بعدم وجود أدلّة تعود بوجود اليهود في أرض اليمن إلى ما قبل ذلك، رغم أنّ نيجال غروم (N.Groom) وهو المختصّ في التّأريخ للتّجارة العربيّة، أقام الدّليل على انتشار نشاط تجاريّ بين بني اسرائيل والحواضر الموجودة على امتداد البحر الأحمر في فترة سابقة لسليمان 3.

# 2-2 عزرا

ذكر نيوبي (G.D.Newby) أنّ المجموعة اليهوديّة في اليمن تقوم على أساس أسطوريّ، فقد دعا عزرا اليهود بعد أربعين عامًا من تحطيم الهيكل ومغادرتهم لأرض بني إسرائيل، إلى العوْدة من المَنْفَى للمساعدة في بناء الهيكل، إلاّ أنّهم رفضوا متعلِّلين بنبوّة تقول إنّ الهيكل الثّاني سيُحَطّم. فكان أن دعًا عليهم عزرا بالفقر والجهل ودعَوْا عليه بألاّ يُدْفَن في الأرض المقدّسة 4.

تطرق حاييم شوارزنبوم (H. Schwarzbaum) إلى قصنة عزرا مبيّنًا أنّ جذور هذه القصنة تعود الله مدراش تنحوما، فحجاي أعلن العودة وإعادة بناء الهيكل لكن يهود الشّتات رفضوا مُحْتَجِّين لموقفهم بأنّ الوقت غير مناسب، فكان غضب حجاي وتساؤله عن شرعيّة أن تسكن إسرائيل البيوت

 $<sup>^{-1}</sup>$  سنتناول مسألة طبيعة اليهوديّة في يثرب قُبَيْل الهجرة في الفصل الثّاني من هذا الباب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*; p33; note4, Nigel Groom, *Frankincense and Myrrh*, london (LONGMAN :1981)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 19.

المُستَقَّة ويُنْكَرُ بيت الله، وكان دعاؤه عليهم: " زرعتم كثيرًا وحصدتم قليلاً. تأكلون ولا تشبعون. تشربون ولا ترتؤون. تكتسُون ولا تدفؤون. والذي يأخذ أجرة يلقِيها في كِيس مثقوب "حجاي (6:1)1.

ولعلّ هذا الدّعاء يؤكّد تبرير يهود الشّتات لمصادرة أملاكهم. فهذا الفعل عندهم لا يعود إلى قرار الأمير أو أتباعه وإنما هو قدر من الله. 2 ويعدّ نيوبي (G.D.Newby) قصنة عزرا الأسطورة الوحيدة من بيْن أساطير المنفى التي ارتبطت بالدّعوة لجمْع الشّتات 3.

إنّ أهم ما يمكن ملاحظته في هذه المرويات سعّي نيوبي (G.D.Newby) إلى تبيُّن أساسها الأسطوريّ واستخلاص الحقائق التّارخيّة الثّاويّة فيها. ومهما يكن من أمر فإنّ هذه المرويّات تدلّ على عراقة الحضور اليهوديّ في بلاد العرب.

صدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p 19; note13, Haim Schwarzbaum, <u>Biblical and Extra-Biblical Legends in Islamic Folk-Literature</u>, vol. 30 of *Beirträge zur Sprach-und kulturgeschichte des Orients*, ed. O. Spies (Wlldorf-Hessesn: Verlage für Orientkunde Dr.H. Vorndran, 1982, p104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 19.

#### حضور اليهود باليمن والحجاز:

#### ا. اليمن

# 1- الأحداث التّاريخيّة

# 1- 1- دخول اليهودية إلى اليمن

يرجع إبن إسحاق (ت151 هـ) دخول اليهوديّة إلى بلاد العرب إلى ربّييْن قدمًا مع تبّان أسعد أبي يكرب، وقد شكّك ولفنسون (I.Welfenson) في هذه الرّواية لأنّ الشعوب حسب رأيه " لا تُبَدِّل أديانها كما تُبَدِّل الأفراد أثوابها، بل إنّ التّغييرات السّياسّة والدّينيّة إنّما تحصل إمّا بتغيير بطيء وانقلاب عقليّ متدرّج في برهة طويلة مستمرّة، وإمّا بالثّورة العنيفة تهدم القديم مرّة واحدة وتبنّي الجديد مرّة واحدة أيضًا "1.

ويؤكّد ولفنسون (I.Welfenson) في معالجته لِمَسْألة ظهور اليهوديّة في اليمن أنّها لم تظهر مع تبّان يكرب وإنّما هي أقدم من ذلك، ويقدّم لدعم هذه الفكرة حجّتيْن: تتمثل الأولى في أنّه لا يمكن أن يكون اليهود قد انتشروا في الحجاز بوصفهم تجّارًا ينتقلون من مكان إلى آخر دون أن تكون مجموعة منهم قد بلغت ثغور اليمن وحضرمَوْت ومنها تسرّبت إلى الدّاخل بصفة تدريجيّة². أمّا الحجّة الثانية فمضمونها يتمثّل في أنّه من غير الممكن أن يفرض قيل من الأقيال دِينًا جديدًا ولا تندلع فتن داخليّة، وتقتضي هذه الفرضيّة وجود فئة سياسيّة قد تهوّدت ثم رسّخت لأفكارها عبر الزمن³.

واحتج ولفنسون (I.Welfenson) أيضًا بالمادة القصصية المتعلّقة بسليمان في الكتاب المقدّس والقرآن ليكشف عن عراقة اليهوديّة في اليمن، وعرض في السّياق نفسه رأي جلازر (Glazer) الذي برهن أنّ اليهود وُجِدُوا في اليمن وحضرموت منذ عصورٍ طويلة قبل الإسلام، وكان لَهُم دوْر فعّال في تعبيد الطّريق لِاعتناق اليهوديّة.

على أنّ نيوبي (G.D.Newby) قد درس الموضوع من زاوية مغايرة، فأنْ يَدين حكّام اليمن باليهوديّة فذلك لا يعنى عنده البتّة أنّ كل السّكّان الأصليين قد تهوّدوا ، فالأمر في جملته يتعلّق

<sup>1</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 42.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، ص 39.

 $<sup>^{3}</sup>$  نفسه، ص 39.

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص  $^{4}$ 

بجاذبيّة سياسيّة وثقافيّة إلى اليهوديّة خاصّة إذا انتهيْنا إلى ما تعنيه هذه الجاذبيّة من تمَايُز عن المملكة الأثيوبيّة الموالية لبيز نطة ومن معارضة لها1.

ويفسر صاحب " تاريخ يهود بلاد العرب " عدم تعليق ابن إسحاق (تـ 151هـ) في الرّواية التي أوردها حول وجود اليهود في اليمن على تهوّد ذي نواس ومن تبعه من الحميريين، بأنّ الأخبار تكشف أنّ هذا النّوع من التّحوّل بالنّسبة إلى حِمْيَر أو الإسلام في ما بعد لم يشمل الجميع من جهة، وهو ضرْب من الوضعيّة التي ينظر إليها بصفة عاديّة من جهة ثانية 2.

تطرّق ألتهايم (F. Altheim) إلى يهوديّة ذي نواس من منظور سياسيّ، فقد رأى أنّ المدينة هي التي ألهمته اليهوديّة، وتنهض مقالته على وجود علاقة بين المدينة ومملكة ذي نوّاس وإمارة اللّخميّين وحاكمها المنذر الثّالث، في إطار نزعةٍ لبناء حلف يهوديّ موصول بالحيرة وما يعنيه من ترسيخ لقوة اللّخميّين ومن توسعُ للنّفوذ الفارسيّ في مجال تابع للمحور البيزنطيّ الأثيوبيّ. ولئن أعلن ألتهايم (F. Altheim) أنّ غاية المنذر هي تركيز المسيحيّة المنوفوزيّة بنجران، فإنّه قد خلص إلى أنّ لذي نواس خطّة (أجندا) سياسيّة ودينيّة تتبدّى من خلال علاقته بالحِيرة ويثرب اقتصاديًا، وتقوم هذه الخطّة على ارتباط يثرب بمُدُن الحجاز بوَصنفها مركّزًا سياسيًّا لليهوديّة العربيّة 4.

ويعترض نيوبي (G.D.Newby) على رؤية ألتهايم (F. Altheim) ليَلْتَقِيَ مع ولفنسون (I.Welfenson) في محاولته للتّوصتُّل إلى مقاربة منطقيّة لتهوّد حمير، واستمدّ اعتراضه من " أخبار شعريت"، فأمّ ذي نوّاس كانت من نَصِيبِين، تزوّجت من ملك حمير معد يكرب يعفور، وحدّثته عن اليهوديّة منذ بداية علاقتهما 5.

وقد عدّ نيوبي(G.D.Newby) ذلك تلاقُحًا يدلّ على توسّع النّاثير الفارسيّ بيْن مُتَسَاكِني اليمن، ذلك أنّ نَصِيبين المدينة الشّماليّة الشرقيّة من بلاد الرّافديْن قد تأسّست بها مدرسة "يهودا بار باثيرا "(Judah Bar Bathira) وازدهرت في مجال التّأثير الفارسيّ، وتكتمل حجّة نيوبي (G.D.Newby) بالنّظر فيما اعتمده ملوك حمير من منظومة Formila في وسط القرن الخامس، إذ كانت في شكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, pp 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 41.

من أشكالها يهوديّة أو متأثّرة بهذه الدّيانة بقوّة، حتّى أنّ الملك مرثد عيلان ينوف ترك نقيشة بعد سنة 496م دالّة على تصوّر مخصوص لليهوديّة 1.

<sup>1</sup> Ibid, p 41.

## 2-1-1 الدولة الحميرية

## 1-1-2 الدولة الحميرية المتهودة والصراع البيزنطي الفارسي

عرض ولفنسون طائفة من الأراء حول تاريخ ظهور الدّولة الحميريّة المتهوّدة باليمن في إطار استدلاله على تاريخ ظهور اليهوديّة باليمن. ولم يُرجّح إلاّ رأي بيرون(Perron) الذي أرجع ظهور هذه الدّولة إلى القرن الخامس بعد الميلاد. ورغم هذا التّرجيح فإنّ ولفنسون (I.Welfenson) أشار إلى أنّ الحجّة التي اعتمدها بيرون (Perron) وهي الطّبريّ (تـ 310هـ) لا يمكن الوثوق بها 1. أمّا نيوبي (G.D. Newby) فلم يفصل القول في هذه الجزئيّة إذ اكتفى بالتّنصيص على أنّ البعض أمّا نيوبي رجع حكم ذي نوّاس إلى ما قبل 551 ميلاديًّا في حين يعود به البعض الأخر إلى 523 ميلاديًّا. و جملة الأمر عنده أنّ الفترة التي ظهرت فيها دولة ذي نوّاس هي فترة الضّغط على ممالك العرب الجنوبيّة 2.

تحدّث ولفنسون (I.Welfenson) عن العامل السّياسيّ ودوره في ظهور الدّولة الحميريّة، ذلك أنّ طموحات الامبراطوريّة الشرقيّة في التّوسع في بلاد العرب الجنوبيّة وتوسّلها بالمبشّرين لِلعقيدة المسيحيّة قصد تحقيق غايتها دفّع السّلطة في حمير إلى اعتناق اليهوديّة، وتعود علّة هذا التّوجّه إلى أنّها لم تكن مدعومة بِدَوْلة تتسلّط عليْهم 3.

وَيدقّق نيوبي (G.D. Newby) في السّياق نفسه النّظر في هذه العوامل مؤكّدًا أنّها سياسيّة اقتصاديّة ذات واجهة دينيّة، فقد واصلت الإمبراطوريّتان ما بيْنهما من عدواة بعد الهدنة المُبْرَمَةِ بينهما سنة 505 ميلاديّا، من خلال مُمثّلِيهما في بلاد العرب، فالمستوطنات اليهوديّة التّجاريّة في جزيرة (Yotabê) أصبحت تحت النّفوذ البيزنطيّ منذ 500 ميلاديًّا. وحوالي 515 ميلاديًّا غزا الأحباش جنوب بلاد العرب. وقد اتّخذ الصّراع طابَعا دينيًّا، حتّى أنّ يوسف معد يكرب يعفور قد شرع في اضطهاد المسيحيّين، وكان ذلك دون شكّ من أجل دورهم بوصفهم ممثّلين للطّموح الحبشيّ المنوفوزيّ في بلاد العرب.

وقد انخرط اليهود في هذا الصّراع، ففي الرّبع الأخير من القرن الخامس ميلاديًّا ثار ربّيوهم السّامريّون على الحكم البيزنطيّ ناشدين الاستقلال إلاّ أنّ ثورتهم مُنيّت بالفشل، فلم يبْقَ لهم من أمل

30

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>1</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 41.

إلاّ الاستفادة من الصرّراع الفارسيّ البيزنطيّ، ذلك أنّ انتصار الفرس من شأنه أن يضعف الحضور اليونانيّ في فلسطين. من هذا المنطلق أرسلُوا كهنة ودعاة ومحرِّضين لِدعم المملكة الحميريّة ولِنُصنْح الملك. وهم بهذا الصّنيع قد التحقوا بركب الأجانب في هذه المملكة، ولعلّ أكثر هم حضورًا مستشارُ و الأحباش وأعوانهم بين مسيحيّي نجران. ويشير نيوبي(G.D.Newby) إلى أنّ الأمر الغريب هو وجود مسيحيّين من بلاد فارس ومن الجيرة 1.

لقد وجدت المملكة الحميرية المتهودة نفسها في سياق الصراع الفارسي البيزنطي الحلقة المتقدّمة، فتحوّلت بناء على هذا الموقع إلى مجال لنشاط مستشارين وأعوان تختلف أنشطتهم باختلاف أهدافهم، ولم يكن لذي نواس من حلّ لِتجاوز هذه الأخطار إلاّ تصفية خصومه من الدّاخل بعد التّحرّي في ولائهم. ولقد لقى دعمًا استثنائيًا من فارس والحيرة.

وليس ثمّة من شكّ في أنّ هذا الصّراع الدّاخليّ بخلفيّته البيزنطيّة والفارسيّة قد ساهم في توتّر الأجواء مما عطّل تدفُّق السّلع إلى غرب الجزيرة العربيّة. ولعلّ ذلك كان وراء سياسة الاقتراض من مسيحيّي نجران إلاّ أنّ ذلك لم يحلّ المشكل².

ومهما يكن من أمر فإنّ بيزنطة قد اعتمدت المسيحيّة لتحقيق أهدافها الاقتصاديّة خصوصًا، فقد تمكّنت من تنصير ملك الحبشة (أذينة أو أزانا) سنة 350 ميلاديًّا من طريق المُبَشّر السّوري فريمنتوس(Frumentius). ومن نتائج هذا الفعل تحوّل الحبشة إلى حليف دائم لها، والتّمكين المسيحيّة بوصفها الدّيانة الرسميّة للدّولة، وانتشرت هذه الدّيانة تدريجيًّا في بلاد اليمن حتى أنّ نيوقلس نجح في إقامة عدد من الكنائس على أرضها، إلاّ أنّ ذلك لا يعني انتشار المسيحيّة في اليمن من طريق النّبشير فقط بل إنّ حضور ها الحقيقيّ كان بعد الاحتلال الحبشيّ (370/340). والواقع أنّ أزمة الحرير أكّدت أطماع بيزنطة، فالضرّ الذي لحق التّجارة البيزنطيّة بسبب تعطيل طرق المواصلات فضلاً عن ارتفاع ثمن المادة الخام أحوج إلى إيجاد طرق جديدة بعيدة عن السّيطرة المساسانيّة، فكانت الوجهة نحو السّيطرة على جنوب بلاد العرب والمحيط الهنديّ. وقد سلكت بيزنطة مسالك سياسيّة واقتصاديّة متنوّعة داخل اليمن وخارجه حتّى تتصدّى للعدو التقليديّ: الفرس. ولمّا كان الأحباش صنائع البيزنطيّين وحلفاءهم فقد تدخّلوا في السّياسة الدّاخليّة لليمن بدّعُم جهة دون أخرى، وخاضُوا معارك مع ملوك حمير للسّيطرة على مجال نفوذهم. ورغم انتصار المملكة أخرى، وخاضُوا معارك مع ملوك حمير للسّيطرة على مجال نفوذهم. ورغم انتصار المملكة

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 41. See also, Axel Moberg, *The Book of The Himyarite*, Skrifter Kungliga Humanistika Vetenskapssamfundet i Lund, vol.7 (Lund, Sweden: Gleerup, 1924), p.cv. <sup>2</sup> Ibid, p 42.

الحميريّة على الأحباش سنة 370 ميلاديًّا فإنه لا يمكن الجزم بعدم استمرار وجودهم في اليمن. وتسجّل النّقائش في سياق هذا الصّراع انتصارات مؤكّدة لِيوسف أسار، إذ حرّر ظفار وألْحَقَ خسائر كبيرة بالأحباش واستؤلى على كنيستها1.

إنّ الصراع بين المملكتين الحميريّة وأُكْسُوم كان لأجل تأمين طريق التّجارة البحريّة بين الهند والمتوسط مرورا بالبحر الأحمر وشواطئ اليمن وموانئه ومن ثمّة تحقيق الهيمنة الاقتصاديّة. وكان البيزنطيّون ومن قبلهم الرّومان من يحرّك هذا الصّراع للاستفادة منه للتّفوّق على العدق الفارسيّ.

### 1-1-2-2 اضطهاد مسيحيّى نجران

تحدّث نيوبي (G.D. Newby) عن المصادر التي يمكن الاستناد إليها للبحث في حقيقة اضطهاد ذي نوّاس لمسيحييّ نجران. فقد عبّرت مرويّات الشّهادة في المسيحيّة (علم المارتيرولوجي) (Martyrogical narratives) عن اضطهاد مسيحييّ نجران. ولمّا كانت السّجلات المارتيرولوجي) (Christian martyrologies) عن اضطهاد مسيحييّ نجران. ولمّا كانت السّجلات اليهوديّة لم تذكر هذا الموضوع ماعدا نقيشتيْن، ألفّى نيوبي(G.D.Newby) نفسه مضطرّا إلى استخراج الأحداث من سيرة القدّيسين على ما في الرّوايات التي تتضمّنها من طابع تمجيديّ، وشرّع لِتعويله على هذا المصدر بأنّ دراسات شاملة لِلمصادر الإسلاميّة والمسيحيّة، بدفع من اكتشاف وثائق جديدة، برهنت على تناغم جوهريّ بين سير القدّيسين على تنوّعها واختلافها وبيُن الخطوط الأساسيّة للأحداث حتى عندما يجب الطّعن في عدد الشّهداء وفي شكل معاناتهم الشّخصيّة?

يقدّم كتاب الحميريّين ورسائل سيميون بيت أرشان (Simeon of Bêth Arshan) صورة لذي نوّاس يمكن من خلالها فهْمُ طبيعة علاقته بمسيحيّي نجران. وتقوم هذه الصورة على مَلْمَحيْن: أحدهما موسوم بالقسوة والخديعة، فمسروق وهو الإسم الذي أُطلِق على ذي نوّاس في هذا الكتاب ذبَح أحد المُتَسَاكِنِين بِدَمٍ بارد حين رفض إنكار عقيدته، مثلما أنّه لم يَبَرَّ بقسمه القاضي بأن يُحَرِّرَ المُحَاصَرين في كنيسة ظفار إن هم استسلموا، فبمجرّد أن فعلوا ذلك أمَلاً في الخلاص، حطّم الكنيسة وذبح الجميع دون تردّد وألحق الضرَّر بكل من يُؤوي مسيحيًّا 3.

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

 $<sup>^{1}</sup>$  راجع عبد الرافع جاسم، الغزو الحبشيّ لليمن أطماع تتنامى وحضارة تخبُو، در اسات تربويّة العدد الخامس كانون الثانى، ص0 119.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 43.

أمّا المَلْمَح الثاني فيتبدّى فيه ذو نوّاس رجل دولة مُخْلِصًا لعقيدته، فقد تعامل مع مسيحيّي نجران قانونيّا إذ لم يُخْلِف وعده مثلما هو الحال مع أهل ظفار، فقد وعدهم بالتّقاضي والغرامات في مسار بحثه عن أسباب ثورتهم على سلطته، واستند في مَسَاعِيه إلى القانون الموسويّ فأقسم قسَمَ السّيف باسم الله رحمنان وباسم قانون موسى. ولم يُغَيِّر تَعامُلَه معهم إلاّ حين اكتشف بِمَا لا يَدَعُ مجالاً للشّك وجود ممثلّين أجانب من الحبشة وبيزنطة وفارس، فاضطرّ إلى اختبار إيمانهم المسيحيّ في مشاهد مريعة. 1

والواقع أنّ ذا نوّاس عدّ أهل نجران وموخا وظفار المتمرّدين جزءًا من سلطته الشّرعيّة وكان مستعدّا للدّخول في مفاوضات معهم إذا توقّفوا عن عدائهم له. ولكن عندما تبيّن له العكس، كان من المعقول عنده أن يخضعهم قسرًا. ونظر إلى عقيدتهم المُنُوفوزيّة Monophysite على أنّها جريمة في حقّ الإله. فالمسيح بن مريم، مثلما تُمْلِيه عليه عقيدته اليهوديّة، ليس إلاّ بشرًا ميتًا شأنه شأن كلّ البشر3.

وينبّه نيوبي (G.D. Newby) أنّ ذَا نوّاس فضلاً عن استناده إلى شرعيّة السلطة والقانون الموسويّ في التّعامل مع أهل نجران، حاول أن يعطي أبعادًا أكبر لِصنيعه، ففي الوقت الذي أتمّ فيه الحصار بعَث برسائل إلى الملك اللّخمي المنذر في الحيرة، وإلى الامبراطور الفارسيّ قباد (Kavad)، وبعد أن أعلمهما بالأحداث وأسباب وقوعها طلب منهما المشورة، وأن يُعَامِلاً مسيحيّيهم مثلما عاملهم هو. وينمّ هذان المطلبان عن وعْي ذي نوّاس بضرورة ترسيخ جبهة ذات صِبغة دينيّة معادية للبيزنطيّين وممثّليهم 4.

إنّ الدّرس المُسْتَخْلَصَ من مقاربة نيوبي (G.D. Newby) لاضطهاد ذي نواس لِمسيحيّي نجران أنّ فِعْلَه كان مُبَرَّرًا في وجه من الوجوه، إذ تصرّف تصرُّف رجُل دولة، فكان لا بدّ له من إخضاع المتمرّدين. وقد سلك في هذا المسْعَى مسلكًا يقوم على النّدرّج من القانون إلى العنف واختبار الإيمان،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المُنُوفوزيّة: من اليونانيّة (monoوتعني واحد /physis وتعني طبيعة)، وهي عقيدة مستوحاة من الرّاهب أوطيخا (Eutychés رئيس دير أيّوب بالقسطنطينيّة). تؤكّد هذه العقيدة أنّ المسيح له طبيعة إلهيّة فقط. ناهض أوطيخا مبدأ الطّبيعة المزدوجة للمسيح (إنسانيّة وإلهيّة) كما حدّدها مجمع خلقيدونيا 451 ميلاديًّا. انظر ( l'histoire-monophysisme, <a href="https://www.herodote.net">https://www.herodote.net</a>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 44-46

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 44.

أملاه عليه وجود عناصر أجنبيّة تمثّل الحبشة وبيزنطة تحديدًا. وقد بَدَا ذو نوّاس في صورة اليهوديّ الصّادق، فالمنوفوزيّة بِتألِيهها للمسيح تُعَدُّ جريمة في حقّ أدُوناي Adonai .

وقد تحرّى ولفنسون (Welfenson) أيضًا مسألة اضطهاد ذي نوّاس لمسيحيّي نجران، إذ شكّك فيها من خلال اختبار بعض التّفاصيل. فقصّة أصحاب الأخدود، مثلما وردت في سيرة ابن هشام (ع218هـ)، كانت على درجة كبيرة من المبالغة حتى بلغ عدد الضّحايا عشرين ألفًا، واحتجّ ولفنسون (I.Welfenson) على هذا الحكم بأنّ ذا نواس لم يقتُل كلّ أهالي نجران والدّليل أنّ أخبار صدر الإسلام تذكر هم2.

وإذا كان نيوبي(I.Welfenson) قد جمّع العوامل التي جعلت ذا نوّاس يضطهد أهل نجران بِعُنْف، فإنّ ولفنسون (I.Welfenson) ذكر السّبب الرئيسيّ لِمَا قام به الملك الحميريّ المُتَمَثل في اضطهاد البيزنطيّين لإخوانه اليهودة. ورغم صمْت المصادر اليهوديّة عن مَمْلكة ذي نوّاس فإنّ علماء الغرب سلّموا بوجودها تاريخيًّا، والغاية من هذا التسليم هي تأكيد عراقة اليهود بالجزيرة العربيّة، وما يستتبع هذه المقالة من نتائج تقود إلى تبيّن دوْر اليهوديّة في تشكيل الدّعوة المحمّديّة.

وبغض النظر عن خلفيّات علماء الغرب في حرصهم على إثبات وجود مملكة ذي نوّاس والتفاصيل المتعلّقة بها، فإنّ الحضور اليهوديّ في اليمن كان جليّا ومؤثّرًا في إطار الصرّاع الفارسي البيزنطيّ على يهود الحجاز حتّى إنّ الباحث يراه مقبولاً من وجهة نظر تاريخيّة وحضاريّة.

وإذا عدنا إلى النّص القرآنيّ لِنُسلّط النّظر على قصنة أصحاب الأخدود والتّفاسير المتعلّقة بها، فإنّنا نقف على بعض التفاصيل الجديرة بالاهتمام. فالملاحظ أنّ أهل نجران يُقدَّمون على أنّهم موجّدون وقع اضطهادهم نتيجة تمسّكهم بمقولة الإله الواحد<sup>4</sup>، لكنّ القصنة في سِير القديسين تقدّم أهل نجران المضطهدين على أنّهم مونوفوزيّون يقولون بألوهيّة المسيح. ولعلّ ذلك يكشف تحويرًا للقصنة في أفق إسلاميّ. ولا غَرْوَ في ذلك، فاللّغة الدّينيّة تحوّل الأحداث التاريخيّة إلى أحداث رمزيّة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 46.

أدوناي: يُعَدّ هذا الإسم لقب من ألقاب الله. وتستعمل عوضًا عن كلمة "يهوه"، فالقارئ اليهوديّ ليس مسموحًا له بنطق هذه الكلمة، لذلك بمجرّد أن يصل إليها ينطق كلمة " أدوناي". وقد ذُكِرَت كلمة أدوناي لأوّل مرّة في تكوين (15:22 https://st انظر أدوناي في موقع الأنبا تكلا هيمانوت الحبشي القس: الكنيسة القبطيّة الأرثودكسيّة. -https://st talka.org

 $<sup>^{2}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص45.

<sup>·</sup> نفسه، ص 45.

 $<sup>^{4}</sup>$  ورد في القرآن " قُتِلَ أصْحَابُ الأَخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الوَقُودِ إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ وَهُمْ عَلَى مًا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ وَمُ القَوْمِ اللهُ العُزيزِ الحَمِيدِ " البروج (85: 8،7،6،5،4)

تستجيب لِتطلُّعات المُتديّنين في مرحلة تأسيسيّة ما. ويأتي هذا التّحريف في عقيدة مسيحيّي نجران في إطار قراءة كُتُبِ السّيرة للتاريخ وفق ما نصّت عليه دعوة محمّد إضفاءً للشّرعيّة على نبوّته وصدْق تعاليمه.

### 1-1-2-3-هلاك ذي نواس

يرجع ولفنسون (I. Welfenson) هلاك ذي نوّاس إلى هروب دوس بن ثعلبان واستقوائه بالرّوم. ورغم أنّ القيصر قد تعلّل ببعد البلاد بشكل يمنع عليه التّدخّل المُباشر فإنّه وعْد دوْس بأن يكتبَ إلى ملك الحبشة من منظور كونه قريبًا من مسرح الأحداث ومن منطلق حماسه إزاء المسيحيّة. ولمّا قدّم دوس إلى النّجاشيّ أرسل معه جيشًا من سبعين ألف مُقاتل على رأسهم رجل يُدْعَى أرْيَاط، وكان من بيْن جنده أبر هة الحبشيّ1.

إلاّ أنّ هذه الرّواية تتقابل مع رواية أخرى رَواها المؤرّخ اليونانيّ يوحنّا الأفسوسيّ، إذ تقصّ خبرًا لا وجود له في المصادر العربيّة الإسلاميّة، ذلك أنّ دومينوس الحميريّ قد اضطهد تجّار نصارى الرّوم الذين يمرّون بأرض اليمن. وقد أدّى ذلك إلى أزمة اقتصاديّة ألحقت الضّر بالتّجّار اليمنيّين. ولمّا كان اليمن هو الواسطة بين الهند وجميع الأصقاع الشّرقيّة والغربيّة، احتجّ اليمنيّون على انتقال الحركة التّجاريّة إلى ثغور الأعداء، وإذْ لم يسمع ذو نوّاس لاحتجاجهم متعلّلاً بأنّ إخوانه من اليهود يتعرّضون لاضطهاد المسيحيّين، جمع إيدوج أقيال اليمن وحاربوه، ثم اعتنق النّصرانيّة. ويعلّق ولفنسون ( I.Welfenson) على رواية يوحنّا الأفسوسيّ مرجّحًا الرّواية العربيّة عليها، لأنّ إنكار غزْو الحبشة لليمن يفضي إلى إنكار أحداث مهمّة أخرى2.

أمّا بالنّسبة إلى نيوبي (G.D. Newby) فإنّ حضور سيميون بيت أرشان (Archan أمّا بالنّسبة إلى نيوبي (G.D. Newby) في مفاوضات الرّملة، كان حاسِمًا في القضاء على ذي نوّاس. فقد وفّق سيميون وهو المونوفوزيّ المُتعصِّب مثلما تُبيّن رسائله، من خلال سرد أحداث الاضطهاد بطريقة بارعة، ومن خلال التّلميح إلى ما فعّله يهود طبريّة، في إقناع الامبراطور البيزنطيّ والنّجاشي بالتحرّك ضدّ ذي نوّاس. وفعلا كان له ما أراد، فاجتاح الأثيوبيّون عبر البحر الأحمر اليمن، وكانت نهاية ذي نوّاس

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

35

 $<sup>^{1}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، صص  $^{54}$ -46.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، ص $^{2}$ 

سنة 525م. ومثّلت بيزنطة خير سند لهذا الاجتياح. ويبدو مفيدًا في هذا السّياق الإشارة إلى أنّ مسار مفاوضات السّلام بيْن جوستين والمنذر أسنهمت في عزلة ذي نوّاس<sup>1</sup>.

يقودنا هذا العرض لِلْمملكة الحميريّة المتهوّدة وهلاك ذي نوّاس إلى تفهّم الأحداث في أفق الصراع الفارسيّ البيزنطيّ بواجهته الدّينيّة، وإلى تمثّل توسّع حكْم ذي نوّاس ومركزيّته في كامل المجال الحميريّ. ونلمس أيضًا محاولة حثيثة من نيوبي (G.D. Newby) خُصُوصًا لِتَبْرئة ذي نوّاس إذ اجتهد في الاستدلال على أنّه أقام صرْح مملكة أثرّت في مجال كبير، وأنّ صراعه مع أهل نجران كان محكومًا بمسار قانونيّ تُشرّعه السلطة وآخر دينيّ يبرّره صدقه في العقيدة. بيد أنّ قراءة نيوبي كان محكومًا بمسار قانونيّ تُشرّعه السلطة وآخر دينيّ يبرّره صدقه في العقيدة. بيد أنّ قراءة نيوبي الجزيرة العربيّة قبل الدّعوة وتحديدًا في اليمن الذي كان موصولاً، من خلال خارطة سياسيّة لعبت الجزيرة العربيّة قبل الدّعوة وتحديدًا في اليمن الذي كان موصولاً، من خلال خارطة سياسيّة لعبت بيزنطة وفارس دورًا كبيرًا في تشكيلها، بالحجاز. وسيكون لِدرسنا لِلنّقائش أهميّة كبرى في إيضاح هذه الرّؤبة.

### 2- اليهود في اليمن من خلال النقائش

## 2-1- اليهودية في مكونها الحميري

عدّ روبن (C.Robin) في مقاله الموسوم بـ"حمير وإسرائيل" أنّ إحدى الأجوبة المهمّة عن السّؤال المتعلّق بِتأثّر الإسلام المُبكّر باليهوديّة هو تهوّد اليمن زمن حكْم ملك يُدْعَى أبو كرب يوسف، وكان ذلك قبل أجيال من ظهور الدّعوة المحمّديّة². وتقتضي هذه الإجابة أنّ اليهوديّة قد هيْمَنَت على النّصف الجنوبيّ الغربيّ لِشِبْه الجزيرة العربيّة حوالي 250 سنة قبل تأسيس محمّد لأوّل جماعة مُسْلِمَة في يثرب. وحافظت على هذه الهيْمنة مدّة 150 سنة³. وقد عرض روبن (C. Robin) مجموعة من النّقائش تدلّ على صحّة فرضيّته.

من أهم النّقائش التي تقيم الدّليل على حضور اليهوديّة العربيّة في مكوّنها الحميريّ، ثلاث نقائش، إحداها في مدفن بيت شعاريم (Beth She'arīm) وتحديدا في مغارة الحميربّين<sup>4</sup>، أمّا النّقيشة الثانية

صدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Christian Robin, himyar et Israël, (Comptes rendus des séances de l'Académie des inscriptions et Belles-Lettres Année 2004, Volume 148 Numéro2 pp (831-908), p 831.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p832.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p883.

فمكانها في صوعار (Şuar) وهو موقع بيزنطيّ مهمّ على السّاحل المداريّ للبحر الميت (الأردن الأن)، في حين أنّ الثّالثة مجهولة الأصل1.

أضاء روبن (C. Robin) قبل الشّروع في قراءة النّقيشة الأولى المكان الذي تُوجَد فيه، وهو بيْت شعاريم، مبيّنا أنّ هذه الحاضرة في هضبة الجليل. وقد از دهرت منذ القرن الثّاني إلى القرن الرّابع ميلاديًّا، ومثّلت على امتداد قرن ونصف المكان الذي يرغَب يهود فلسطين ويهود الشّتات بشدّة في أن يُدْفَنُوا فيه².

تضمّن القبر السّابع تسع مغاور، ونلحظ على قبر المغارة الأخيرة من النّاحية اليسرى نقيشة قصيرة مطليّة بالأحمر " حميريّون" Homériton (على ذمّة الحميريّين)، إلاّ أنّ هذه النّقيشة كانت واضحة زمن الحفْر وبَدَتْ مطموسة تمامًا الآن 3.

قدّم روبن (Robin) انطلاقًا من هذه النّقيشة تأويليْن، أوّلهما أنّ بعض اليهود الحميريّين الأتقياء قد نُقِلَت رفاتهم من حمير إلى أرض إسرائيل لِيُدْفنوا فيها بِطَلَب منهم، ثانيهما أنّ جماعة يهوديّة حميريّة استقرّت في أرض إسرائيل لِمتابعة تعليم دينيّ، ثمّ دُفِنَت فيها. وكلا التّأويليْن يدلاّن بطريقة مباشرة على وجود جماعة يهوديّة في مملكة حمير في القرن الثالث وبداية القرن الرّابع ميلاديّا4. أمّا النّقيشة الثانية فتوجَد على ضريح رجل يُدْعَى يوسّي بن أوفى (Yoseh fils d'Awfa) وتبدو أكثر وضوحًا في بيان حضور اليهود في حمير.

نصّ النّقيشة " وافته المنيّة في ظفار في دولة الحميريّين، ونُقِل إلى إسرائيل ودُفِن بها صَبِيحَة يوم السّبت لـ 29 خَلَت من شهر تموز السّنة الأولى من الأسبوع الموافق لِسنة 400 بعد تحطيم الهيكل. شالوم ( سلام) سلام عليْك في إقامتك في العالم السّفليّ" 5.

يعدِّد روبن (C. Robin) الحجج التي تبيّن أنّ المقبور" يوسف بن أوفى" المُشَارُ إليه في شاهد القبر يهوديّ دون شكّ، فإسمه ودفنه في أرض إسرائيل وطريقة التّأريخ والإشارة إلى السّبت والسّلام الشّعائريّ، أدلّة على يهوديّته. ولمّا كان اسم أوْفَى عربيًّا فإنّه من الواضح أنّ المقبور يهوديّ من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 838.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 836.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 836.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 836.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> « qui trépassa dans la ville de Țafar dans le Pays de Himyarites, partit pour le Pays d'Israël et fut enterré le jour de la veille du Sabbat, 29 jour du mois de tammûz, la première année de la semaine ( d'annés) ; égale à l'an [400] de la destruction du Temple. Paix [shalÔm], pais sur toi dans ta demeure souterraine ». Ibid, p838.

أصل عربيّ نُقلت رفاتُه من ظفار إلى أرض إسرائيل، ولكنّ سبب إقامته في إسرائيل يبقى غير معروف1.

تمثّل النقيشة الثالثة الموجودة في ضريح لِيَا بن هوذا ((Leah fille de Juda تثبيتًا لمقالة روبن (C. Robin) حوْل الحضور الجليّ لليهود في حمير.

نص النّقيشة:

الإخراج الأوّل) الأراميّة): " هذا هو ضريح ليا بنت يهوذا لِتَكُن راحة روحها لأجل الحياة الأبديّة، وستستريح وتستعدّ للبعث في آخر الزّمان، آمين ثم آمين، سلام"

الإخراج الثّاني (السّبئيّة): "ضريح ليا بن يهوذا لِيُنْعم عليها رحمنان بالرّاحة ، آمين، سلام. "2

يدل إسم المقبورة " ليا بن يهوذًا " على أنّها يهوديّة صراحة، وكذلك السّلام الشعائريّ. على أنّ صيغتيْ النّقيشة لا تعرّفانها بالطّريقة نفسها، فالأراميّة مُضمَمّنَة من خلال الصّلاة المُسْتَوْحاة من كتاب دانيال في الصّيغة الأولى، في حين أنّ السّبئيّة غير واضحة ومشفوعة بأمنيات بسيطة. ويسجلّ روبن (C.Robin) ملاحظة في هذا الصّدد وهي أنّ اللّه لم يُذْكَر باللّغة الأراميّة وإنّما أشير إليه برحمنان باللّغة السّبئية الذي سبق لليهود أن أطلقوه على الله. استخلص روبن(C.Robin) من النّقائش الثّلاث أنّ اليهود العرب كانوا يَنشُدون أن يُدفَنُوا في أرض إسرائيل بعد موتهم أو أنّهم جاؤوا في رحلات لِطلب العلوم الدّينيّة 4، أما النّقيشة الثّالثة فقد أضاءت ما تعلّق بالأساليب المعهودة في النّقائش الحميريّة اليهوديّة 5.

على أنّ الباحث يمكن أن يرجّح بالتّعويل على اختبار منطقيّ أن يكون اليهود الحميريّون الذين دُفنوا في أرض إسرائيل قد استقرّوا بهذه المنطقة طلبًا للعلم، ذلك أنّ عمليّة الدفّن في مقابر اليهود

<sup>2</sup> « Ceci est la sépulture de Lea, fille de Juda. Puisse son âme (reposer) pour la vie éternelle et elle reposera et se tiendra(prête) pour la réssurrection à la fin des jours. Amen, ShalÔm ». Ibid, p 838.

صدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p838.

<sup>«</sup> Sépulture de Leah, fille de Yawda. Que Rahmānān lui accorde de repos, Amen, shalÔm ». Ibid, p 840.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 840.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p836 et 840.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. p 840.

ليست مسألة يسيرة إذ تخضع للتّثبُّت من هويّة الميت. ومن ثمة فإنّ أمنيات الدّفن بإسرائيل تتجسّد واقعيّا من خلال الرّحلة في طلب العلم.

عرض روبن (C. Robin) أيضًا عددا من النّقائش الموجودة في بلاد العرب المداريّة، ورأى من خلال هذا العرْض أنّه من الرّاجح أنّ ثلاث عشرة 13 وثيقة هي وثائق يهوديّة ولا ريْب، إحدى عشرة 11 منها محرَّرة بلغة سبئيّة؛ ثلاث منها تستدعي "شعب بني إسرائيل "، وواحدة تبدأ بصلاة (دعاء): " لِيُبَارِك ولِيَكُن مُباركا إسم رحمنان الذي في السّماء، إسرائيل إلهها، ربّ اليهود الذي ساعد خادمَه." وأضاف تسع وثائق أخرى يبدو أنّها يهوديّة بِمَا احْتَوَتْه من تأمين شعائري (s'lwm)(shalom) بلغ تواتره ثلاث مرّات وآمين(mn)) سبْع مرات.

من المعقول إذن عدُّ هذه النّقائش دليلاً يمكن من خلاله للباحث أن يُرَجِّح حضور اليهود الجليّ في اليمن. غير أنّه يُمكننا أن تُعِيدَ النّظر في هذا الترّجيح أو أن نعُدَّه ضربًا من التّأويل لا أكثر، إذا تبيّنا أنّ المصادر اليهوديّة لم تذكر شيئًا عن يهوديّة حمير وهي المعروفة بتدوين مآثر اليهود في وطنهم ناهيك إذا كانوا في الشّتات. ولعلّ ذلك ما دَفَعَ بولفنسون (I.Welfenson) إلى تبرير هذا الصمت بأنّ المملكة اليهوديّة الحميريّة لم يتسنّ لها إنتاج موروث يمكن تدوينه، إضافة إلى أنّ الحملة الانتقاميّة لأكسوم بأبعادها الدّينيّة قد دمّرت كلّ ما يدلّ على يهوديّة هذه المملكة 2. أمّا روبن(C.Robin) فقدّم تبريرًا آخر يبدو أقرب إلى المنطق، فاليهوديّة الرّسميّة كانت ترفض قيام دولة يهوديّة زمنيّة قبل ظهور المسيح، وربّما يعود هذا الموقف إلى الخيْبات المُنتالية التي مُنيَت بها محاولات اليهود لتقويض سلطة الرّومان في القدس3.

وثمّة وثيقتان علق عليهما روبن (C.Robin) ولهما دلالة كبيرة على صلة المملكة الحميريّة باليهوديّة، الأولى اكتشفها جيوفاني غاربيني (J. Garbini) والثّانية من اكتشاف إيونا غاجدا(I.Gadja).

الوثيقة الأولى: "بنى يهوذا يكوف ووضع أُسنس قصره يكروب وأتمّه من الأساس إلى القمّة بمساعدة ربّه ونعمته الذي خلق نفسه بنفسه، سيّد الأحياء والأموات، سيّد السّماء والأرض الذي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. p843-844.

 $<sup>^{2}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص  $^{44}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Christian Robin, himyar et Israël, p 855.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid (fig. 11 et 12, Appendice I, document n° 2), pp, 883-884

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, (fig. 13, A ppendice I, document n°1), pp 882-883. Voir, Iwona Gajda, Une nouvelle inscription Juive Zafār, dans *Scripta Yemenica*, Académie des Sciences de Russie, 2004, pp 197-202.

خلق كلّ شيء، وبصلاة شعبه إسرائيل، وبمساندة سيّده ذرعًا عمّار أيمان، ملك سبأ وذي ريدان وحضر موت ويمنات، وبمساندة أبنائه وعائلته، حتّى أنّه لم يكن ثمّة من أحد يعمل ضدّه ...."1.

الوثيقة الثّانيّة: " شيّد [بنيا]مين أبيشمّر وزوجته أبيعالي وأولاده يهودَا مرثد عيلان، بنو "Hry فرارح، كهنل ،Prs³ (المعرم المعرم المعرم) ووضعوا أسس بيّتهم وأتمّوه (المحياتهم وسلامهم الخاصّ بهم، ولأبنائهم ولأقربائهم وخدمهم. (وذلك) بمساعدة قوّة سيّدهم عيلان، سيّد السماء والأرض، وبمساعدة شعبهم إسرائيل وبمساعدة سيّدهم شرحبئيل، ملك سبأ وذو ريدان وحضرموت. فاليُنعِم عليهم رحمنان بحياة كريمة. في شهر ذي ثبتان من أربع وثمانين وخمسمائة "2.

يطرح روبن (C. Robin) فيما يتعلّق بالنّقيشة الأولى فكرتيْن مهمّتيْن، إحداهما أنّ الشّخص المنصوص عليه " يهوذا يكوف" يهوديّ، ويبدو ذلك واضحًا من خلال إسمه أو دعاء إسرائيل. وتتمثل الفكرة الثانية في الإجابة عن سؤال مدارُه أصل هذا الشّخص، فهل كان حميريًّا متهوّدًا أم هو أحد يهود الشّتات؟ ويُرَجِّح روبن (C. Robin) أن يكون يهوديّا من أصل حميريّ، فــ"يكوف" إسم حمله لاحقًا ملك حميريّ. إلاّ أنّ غياب إسم الجدّ وسلسلة النسب يقودَان أيضًا إلى افتراض أنّ هذا الإسم دليل على مكانة اجتماعيّة مستقلّة تتطابق مع أجنبيّ.

غير أنّ ما ورد في نقيشة يهوذا من ذكر الله وشعب إسرائيل والملك ذرعا عمّار وإسم عائلة يهوذا لا يدع مجالا للشّك في يهوديّة يهوذا، غير أنّ أصله الحميريّ يبقى مُحَيِّرا4.

صدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>quot;« yahūda' Yakkuf a construit, posé les fondations et terminé son palais Yakrub, des fondations au sommet, avec l'aide et la grâce de son Seigneur qui a tout crée sa personne, le Seigneur des vivants et des morts, le Seigneur du Ciel et de la Terre, qui a tout crée, avec la prière de son peuple Israël, avec le soutien de son seigneur Dhara' 'amar Ayma(')n, roi de Saba', dhu- Raydān, Ḥadramawt et Yamnat, et avec le soutien de [ses fils ] et de sa famille, et afin qu'il n'y ait personne qui intente une action() contre lui ..... ». Ibid, p 884.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « [Benja]min Abīshammar, son épouse Abī 'alī et leurs enfants Ya[hū|da]' Marthad 'īlān, banu Ḥyr¹, Dhārih, Kahnal, *B'ln*, |*Nhs¹¹* et Haywatum, ont costruit, posé les fondations et achevé leur maison | Ysr³ pour la vie et le salut d'eux-même, de leurs enfants, de leurs proches et de leurs serviteurs. Avec | l'assistance de la puissance de leur seigneur Ilān, | seigneur du Ciel et de la Terre, avec l'assistance | de leur peuple Israël et avec l'assistance de leur seigneur Shurihbi'īl, |roi de Saba', dhu- Raydān et du Ḥadramawt. Que |Rahmanān leur y donne<dans cette maison> une vie digne. Au mois | de Dhu-thabatān de cinq cent quatre-vingts ». Ibid, p 882.883.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p848.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p848.

وفي النّقيشة الأولى صعوبة تتبدّى في الغموض المتّصل بالضّمير العائد في عبارة "شعبه إسرائيل" فهل يعود إلى الله أم إلى كاتب النّصّ؟ وتتضمّن النّقيشة الثّانية إجابة صريحة عن حميريّة يهوذا، فهو بلا شكّ يهوديّ من أصل حميريّ مثلما هو واضح من خلال تعداد ستّ عائلات أرستقراطيّة يعتمدون عليها في سلطانهم. وفي النّقيشة الثّانية أيضًا حلّ المشكلة المتعلّقة بتحديد الضّمير في النّقيشة الأولى، فشعب إسرائيل هو شعب الكاتب1.

### 2-1-1- شعب إسرائيل

يشير روبن (C. Robin) إلى مقطع نشره جيوفاني غابريني (J. Garbini) سنة 1973، ونجد فيه "الله- شعب يسرائيل- الملك." ويعود تاريخ هذه الوثيقة إلى سنة 420-400 ميلاديّا من خلال الإشارة الموصولة ب[ذرعا عمّار] ( [Dar' 'amar] ) أيمن وحسان يوها [مِن] ( [Youha[ min] ) أبناء أبي كريب (Abikarīb) .2

تدبّر روبن (C. Robin) في درسه لعبارة «شعب بني إسرائيل"، معنى كلمة شعب من جهة وتراتبيّة السلطة في الابتهالات من جهة ثانية، ثمّ درس العلاقة بين عبارة إسرائيل واليهود. ويقابل في تحديد معنى " شعب " بين فهم علماء السّبئية الذين يُرْجِعونه إلى كلمة قبيلة ، وبيّن ما سجّله بيستون (A. Beeston)، من أنّه ألصَقُ بمعنى الجماعة، ذلك أنّ القبيلة تتصلّل تلقائيًا بالتّرحال<sup>3</sup>. ويسوق روبن (C. Robin) وهو يقلّب النّظر في كلمة شعب أنّها تشير إلى جماعات ذات طبيعة مختلفة دينيّة وحرفيّة، وأنّها لا تُسْتَعْمَلُ لتَعْيِين القبائل الحبشيّة الموجودة في أرض العرب المداريّة أو القبائل القاطنة في الصّحراء باستثناء الأسماء الحبشيّة:"حزب"و"أحزاب" والعربيّة: "عشيرة ". وبإيجاز فإن كلمة شعب لم توضع لتدلَّ على أمّة غريبة بل لِتعْيِين الجماعات المحليّة غير الأصيلة.

إنّ ما توصل اليه روبن (C.Robin) في ما يخص المعنى الذي أفادته لفظة شعب في عبارة شعب إسرائيل، فيه بعض التسرّع فالحدود الفاصلة بين صفتي الغريب وغير الأصيل تحتاج توضيحًا لنقبل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 848.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p852.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p. 852.see, A.F.L. Beeston, Himyarite monotheism, dans *Studies in history of Arabia*, ll. *Pre-Islamique Arabia*, éd.A. Abdallah, S. ALSAKKAR and R. Mortel, supervision A. al-Ansary, Riadh, 1404 h, /1984, p. 149-184.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 853.

بأنّ المقصود بكلمة شعب ليس القبيلة وإنّما الجماعة، وهي لا تُشِير إلى كيان غريب وإنّما إلى جماعة محليّة غير أصيلة<sup>1</sup>.

عدّ روبن (Robin) تراتبيّة السلطة الموجودة في الابتهالات المُدَوّنة في النّقائش التي تتضمّن عبارة "شعب إسرائيل" ذات دلالة، فهي تختلف عن مثيلتها في النّقائش الوثنيّة وفي بعض الوثائق في عصر التّوحيد. فهي تضع عبارة "شعب إسرائيل" قبل الملك وليس بعده، فتكون التّراتبيّة على الشّكل التاليّ: الله، إسرائيل، الملك. وتتضح دلالة هذه التّراتبيّة إذا تبينًا أنّ إسرائيل لا تعني من ينتمي إلى القيم اليهودية (اليهود بالمعنى الدّينيّ)². ويقدّم روبن (C.Robin) حجّة تُقِيم الدّليل على صحّة هذه الفكرة بِمَرْسُوم أسس من خلاله سيّد كبير في اليمن المداريّة مقبرة خاصّة باليهود فقط "...لدّفن اليهود فيها مع ضمان عدم دفن غير اليهود معهم "3. فاللّفظ المُغتّمَدُ في تعبين جماعة المؤمنين ليس إسرائيل وإنّما اليهود، ومن ثمة فإنّ عبارة شعب إسرائيل تُعدُ إشارة واضحة إلى منظومة عميقة للمجتمع الحميريّ. وليست إسرائيل بهذا المعنى مجموعة أسطوريّة تنتمي إلى عصر قديم بل تنتمي للمجتمع الحميريّ. وليست إسرائيل بهذا المعنى مجموعة أسطوريّة تنتمي إلى عصر قديم بل تنتمي إلى أصحاب النصوص، مثلما أنّ الانتماء إلى إسرائيل لا يستقيم مع الانتماءات القبليّة الأخرى، وهي أيضًا لا تعنى جماعة المؤمنين 4.

إذا علمنا أنّ مصدر هذه الأدعية هو العاصمة، وأنّ ما تضمّنته من تراتبيّة يجعل من إسرائيل سابقة للملك، بإمكاننا أن نستخلص أنّ إسرائيل جماعة جديدة ذات جو هر أكبر من الجماعات الدّاخليّة.

إثر درس روبن (C. Robin) للوثائق وما انطوَت عليه من أدْعية عرض تأويلاً معقولاً لها، إذ عدّها انعكاساً لمنظومة اجتماعيّة جذريّة للدّولة الحميريّة ما بيْن 275 -440 ميلاديًّا. فهذه الدّولة اصطدمت إثر توسّعها وسيْطرتها على أقاليم عربيّة صحراويّة واسعة، بمجتمع مُتَشَرْذِم وغير مُتَجَانِس، وحتى تتجاوز هذا التّعارض القبليّ تأسّست رابطة جديدة ذات جوهر مُتَعَالٍ عن المجموعات الدّاخليّة، وهذه الرابطة هي همزة الوصل التي تصلها بالله دون وساطة الأسياد5.

ويشير روبن (C. Robin) في الخلاصة التي انتهى إليها في مقاله إلى أنّ محاولة منظومة أبي يكرب تجاوز الشّتات القبليّ في حمير شبيهة بمحاولة محمّد جمعه للأنصار والمهاجرين واليهود

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 853.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, pp853-854.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid « ...pour y enterrer les juifs, avec l'assurance d'eviter d'enterrer avec eux un non-juifs »., (Apendice l, doc 4) pp 885-886.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 854.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p854-855.

ضمن أمّة مثلما نصّت على ذلك الصّحيفة. وربّما تكون تجربة حمير التي بلغت وسط الجزيرة العربيّة قد أثّرت في الذّهنيّة العربيّة في تلك الفترة فالتقطها محمّد وبنّى عليها. إلا أن هذا التّأويل على ما فيه من طرافة يحتاج إلى أدلة أدق فالصّحيفة أو ما أُطْلِقَ عليْه دستور المدينة قد تشكّلت وفق سياقات مُتَشَابِهة في المنطق، ولكنّها ارتبطت بملابسات مختلفة عن الدّولة الحميريّة ورهاناتها. ويؤكّد روبن (C. Robin) أنّ اليهوديّة الحميريّة من شأنها أن تبيّن لنا السّياق الذي ظهر فيه الإسلام، إذ أنّها قد غيّرت الدّهنيّة الدّينيّة لبلاد العرب الغربيّة خلال ربع القرن الذي سبق الدّعوة المحمّديّة. ففي النقائش الحميريّة تحضر ألفاظ مستعارة من العبريّة أبرزها: "صلاة وزكاة". و"قد وجدّتُ هاتان اللّفظتان حظًّا كبيرًا في الإسلام بما أنّهما تمثلان ركنيْن من أركان الإسلام الخمسة " أ. إضافة إلى الدّيانات التوحيديّة. ويبدو أيضًا أنّ القصص الكتابيّ الرّسميّ والمنحول كان أمرًا مألوفًا عندهم. ولا شكّ في أنّ هذه المعرفة كانت من موروث اليهوديّة الحميريّة. ومن المعلوم عند روبن (C.Robin) أنّ " ظهور ستة أنبياء في الجزيرة العربيّة منذ بداية القرن السّابع، لم يقلّدوا كلّهم محمّدًا، لا يعود أنّ " ظهور ستة أنبياء في الجزيرة العربيّة منذ بداية القرن السّابع، لم يقلّدوا كلّهم محمّدًا، لا يعود إلى الوثنيّة أو المسيحيّة وإنّما يُوضَاء بوضوح في الإطار مفهوميّ موروث عن اليهوديّة "2.

ومهما يكن من أمر فإنّ ولفنسون (I. Welfenson) ونيوبي (G.D. Newby) وروبن (C. Robin) وروبن (G.D. Newby) قد اجتهدوا من منطلقات مختلفة في الاحتجاج على عراقة اليهود باليمن. وكانت الحجّة الأقوى هي المملكة الحميريّة المُتَهوّدة. وقد تعدّدت المصادر التي تمّ التّعويل عليها فكانت التّقائش وسِيَرُ القدّيسين والرّوايات العربيّة. وفي ظلّ غياب المصادر اليهوديّة وصمْتها عن المملكة الحميريّة وآثار ها وقفنا على تبريرات مختلفة، ذلك أنّ روبن (C. Robin) قد عزا هذا الصّمت إلى أنّ اليهود بعد خيباتهم المُتتالية في قلْب الموازين لِصالحهم في فلسطين (ثورة باركخبا) باتوا على قناعة بأنّه لا مجال لقيام دولة يهوديّة إلا في آخر الأزمنة، ولعلّ ذلك هو المبرّر الأبرز لِصَمْت المصادر اليهوديّة في ما يخصّ الدّولة الحميريّة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « ... et connaissent une extraordinaire fortune dans l'Islam, puisqu'ils désignent deux des cinq piliers de la nouvelle religion »., Ibid p 880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « L'apparition d'une demi-douzaine de prophétes en Arabie au début de VII siècle, qui ne sont pas tous des imitateurs du Muhammad, ne doit rien au paganisme ni au Christianisme, mais se situe clairement dans un cadre conceptuel hérité du judaisme ». Ibid, p 880.

أمّا ولفنسون (I. Welfenson) فيذهب إلى أنّ المملكة اليهوديّة لم يتسنَّ لها أن تخلّد مآثر ها لأسباب عديدة أهمّها ما رافق الصرّراع الدّيني من عنف يؤدّي إلى اجتثاث أثر المغلُوبِين.

ومن المنطقيّ القول بأنّ الأمثلة على يهوديّة المملكة الحميريّة وخاصّة مملكة ذي نوّاس مفيدة رغم التّضارب في التّواريخ والأسماء والشّطط في تأويل النّقائش. ولعلّه من المعقول أن نقرَّ بأنّ هذه المملكة قد تركت أثرها في شمال الجزيرة العربيّة نظرًا لِصِلة هذا الجزء من الجزيرة العربيّة بها وتحديدًا في سياق الصّراع الفارسيّ البيزنطيّ وفي إطار التّجارة المُمْتدّة على السّاحل الغربيّ للبحر الأحمر وما تقتضيه من تبادُل للسّلع والأفكار، وتُعَدُّ قصة الأخدود التي نصّ عليها القرآن وما فيها من إشارة إلى التّبابعة دليلاً على التأثّر المذكور. وعلى الباحث وهو يتصدّى إلى هذه النّقطة أن يكون واعيًا باختلاف المصادر في إيراد قصّة أصحاب الأخدود. ولسنا نُجَانِب الصّواب إذا رأينا أنّ قراءات ولفنسون (Robin) ونيوبي (G.D. Newby) وروبن (Robin) لحضور اليهود في اليمن كان محكومًا بنزعة تمجيديّة جوهرها تأثّر الإسلام باليهوديّة. إلاّ أنّها قراءات تبدو مفيدة في تحديد المحاضن القديمة للإسلام.

### اا. الحجاز

## 1- الأحداث التّاريخيّة

يبدو حضور اليهود في الحجاز مسألة مستعصية. فلئن بيّنت النّقائش في اليمن يهوديّة المملكة الحميريّة فإنّها في شمال الحجاز لا تكاد تنطق بشيء حول اليهوديّة. ويزداد درس هذا الموضوع صعوبة بسبب صمت المصادر اليهوديّة المكتوبة عن يهود الجزيرة برمّتها، لذلك فإنّ المستشرقين عادوا في تدبّرهم لهذه المسألة إلى بعض المخطوطات وإلى المصادر العربيّة رغم تظنّنهم عليها.

عد نيوبي (G.D. Newby) وولفنسون (I. Welfenson) بعض القصص المتعلّقة بقدوم اليهود إلى يثرب ذات قاع تاريخيّ إذ يمكن أن تكون حجّة على عراقة وجود اليهود في شمال الجزيرة، فقصتة موسى والعماليق كما وردت في المصادر الإسلاميّة ذات دلالة تاريخيّة. أمّا قصتة تبّان أسعد واعتناقه اليهوديّة فتؤكّد أنّ اليهوديّة كانت رائجة في شمال الحجاز وتحديدًا في يثرب<sup>1</sup>. ولعلّ قراءة ألتهايم (F. Altheim) لعلاقة ذي نوّاس بيثرب والخطّة السياسية الإقليميّة التي كان يتبعها في إطار مراعاة سياق الصراع الفارسيّ البيزنطيّ خير دليل على رواج اليهوديّة في شمال الحجاز. ويؤكّد هويلند

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robert.Hoyland, The Jews of the Hijaz in the Qur'ān and in their Inscriptions, in, *new perspective on the Qur'an*, edited by Gabriel Said Reynolds, Routledge, 2011(pp 91-116), p 91.

(R. Hoyland) أنّ المصادر الإسلاميّة قد توسّعت في التّأريخ لِحضور اليهود في الحجاز فتحدّثت عن دُفّعات من اللاّجئين إثر الغزو البابلي أو الرّوماني للقدس. وتُرجع هذه المصادر يهود الحجاز إلى أصل كهنوتي. ويستنتج هويلند (R. Hoyland) أنّ هذه المرويات لا تعدو كونها تأمّلاً يعكس سعْيها القاصر إلى ردْم الهوّة بين الإجماع على أصول اليهود في الحجاز وحضور هم المفاجئ في المشهد خلال بدايات القرن السّابع. ونجد تأكيدًا لهذا الاستنتاج في موقف هيرشفيلد (H. Hirschfled) في مقاله المعنون: " محاولة في التّأريخ ليهود المدينة ".

وللظّفر بما هو مقنع في مسألة حضور اليهود في الحجاز عاد هويلند (R. Hoyland) إلى المصادر الخارجيّة المفيدة في هذا الموضوع. وعدّ كتاب يوسوفيوس (Josephus) " اليهود في التاريخ القديم Jewish Antiquities أحد المصادر التي يمكن التّعويل عليها. وقد فحص ما ورد من إشارات في التّلموديْن البابليّ والأورشليميّ إلى حضور اليهود في الحجاز، من ذلك قول الرّابِيّين (Rabbis) إنّه " في بلاد العرب يُسمّون شيئا بشيء آخر " ويذهب هويلند (R. Hoyland) أنّه يمكن أن نفسر هذه المعلومة بأنّ العرب يستعملون ألفاظًا أخرى بدلاً من العبريّة المستعمّلة. ثمّ كشف بأنّ هذا الشّاهد يفترض وجود مستوطّنة يهوديّة في بلاد العرب. ولكنّه يقلّل من قيمة هذا الافتراض مفسِرًا المقصود ببلاد العرب. فالشّاهد يتصل بفترة الأمّورائيم (Ammoraïm) والتّنائيم (Tannaïm) من القرن الأوّل إلى القرن الرّابع ميلاديًّا، لذلك فبلاد العرب تعني في هذا الصدد جنوب فلسطين والأردن وهي أرض الأنباط التي أصبحت بعد الغزْ و الرّومانيّ المُقاطعة الرّومانيّة العربيّة أ.

وباعتماد المنطق نفسه عاد (C. Robin) إلى مقرّرات المجمع الكنسيّ النّسطوريّ المنعقد سنة وباعتماد المنطق نفسه عاد (C. Robin) إلى مقرّرات المجمع الكنسيّ النّسطوريّ المناطق يُعَجِّل 676 م إبان فترة الفتوحات الإسلاميّة. فقد نصّ القانون XVII " لقد بلغ إلينا أنّه في هذه المناطق يُعَجِّل المسيحيّون بعد أن يتلقّوا الأسرار المُقَدّسة إلى الحانات اليهوديّة لمعاقرة الخمرة، وتفصّو ا بجنوحهم من السرّ المُقَدَّس الذي تلقّوه، باختلاطهم باليهود الذين خانُوا النّعمى. "2 ولعلّ ما ورد في هذا القانون يشير إلى أنّ مجموعات يهوديّة كانت موجودة شمال الحجاز.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Nous avons appris que, dans ce pays, des chrétiens, après avoir reçu les saints mystères s'empressent, en sortant de l'église aux jours de messe, d'aller aux tavernes des Juifs boire du vin. Ils avilissent, dans leur insanité, le saint Sacrement qu'ils ont reçu, par leur mélange avec les Juifs qui ont renié la grâce ». in Christian Robin, himyar et Israël, p 834.

تبدو الإشارت الموجودة في المصادر المكتوبة؛ الإسلامية أو المسيحية محدودة إذ لا ترتقي إلى مرتبة الحجّة الدّامغة على وجود اليهود في شمال الحجاز، لذلك فلا مناص من النّظر في الكتابات الأثرية لعلّها تسعف الباحث بفهم مقبول لهذه المسألة.

### 2- النقائش

تشير الكتابات الأثريّة التي تمّ اكتشافها في مدائن صالح والعلا إلى أنّه منذ القرن الأوّل إلى إلى وجود القرن الرّابع الميلاديّ مجموعات يهوديّة صغيرة بالواحات الكبيرة في الحجاز.

تنقسم هذه الكتابات الأثريّة حسب روبن (C.Robin) إلى صنفيْن: الأوّل يتمثّل في نصوص قصيرة مكتوبة على الصّخر حُفِرَت على عجَل في بعض الأماكن والمُرجّح أنّ أصحابها من المسافرين الذين كان بإمكانهم أن يفكّروا في ترك أثر يدلّ على مرورهم من هذه المنطقة، أمّا الثّاني فهو كتابات على شاهد قبْر أو صخرة مجاورة له1.

ومن الكتابات التي يذكرها كلّ من روبن (C. Robin) وبركات أحمد (B. Ahmad) نقش على ضريح شخص اسمه "شبيطو". يعود إلى صيف العام الثّالث لِحُكْم الملك النّبطيّ ماليكو (42م-43م)، ويعرض نيوبي(G.D.Newby) أيضًا بعد تحديده لموقع "المدينة" نقيشة ذات دلالة كبيرة في هذا الموضوع، ف " المدينة تقع تحت تأثير الأطراف الجنوبيّة لدولة الأنباط لكنّها كانت جزْءًا مهمًّا من المحيط اليهوديّ في حواضر الحجاز. وحواضر المدينة هي؛ خيبر، فدك، هجْرا (مدائن صالح)، العلا، تيماء، تبوك وكذلك جزيرة يوتابيا، تقع على أهمّ طرق التّجارة والعبور في غربيّ بلاد العرب، وكانت كلّها آهلة ويهيْمن عليها اليهود"3. وقد جاءت الكتابة على شاهد قبر وتعود إلى 355م. وهذا نصتها:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 841.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. p 842.

يشير بركات كتابات أثرية خطّت على قبر شخص من الشبيت اسمه " يهوديا" نصب في الحجر سنة 42 ميلاديّة، وأخرى خاصتة بشخص آخر اسمه " سيمون" 42 ميلاديّة (أو 45 قبل الميلاد) ويذكر بركات أنّ هذه الكتابة هي آخر كتابة معروفة للنبطيّين إلى حدّالأن.

بركات أحمد، محمّد واليهود، ص 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « Medina was situated just beyond the Southern end of the Nabataean influence in the fourth cenutry but was an important part of the Jewish sphere of cities in the Hijâz. The cities of Medina, Khaybar, Fadak, Higrâ (Madâ'in sâlih) al- 'Ulâ, Taymâ, Tabûk and the Island of Yotabbê sat astraid the main communication and trade routes of western Arabia, and all were inhabited or dominated by Jews. From a grave inscription date to around 355 C.E from Ḥegrâ, we see the linkage between Hegrâ and taymâ ». G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p 40.

" 1- هذا شاهد القبر والكتابة المُنجَزَيْن.

2-أدنون بن هناي ابن السّموأل أمير 8-هجْرا لزوجته مناه أخت 4-عمرو بن أدنون ابن السّموأل 5-أمير تيماء الذي وافته المنيّة في شهر 7/6 -من شهر آب 251.

يتأوّل نيوبي (G.D. Newby) هذا النّص مبينًا أنّ حاكميْ هجْرًا وتيماء في منتصف القرن الرّابع هُمَا الإبنان الكبيران لجدّ يهودي واحد اسمه السّموأل، وما يدعم هذا التّأويل حسب رأيه وجود كتابة تسجّل حضور اللاّوبين في المدينة المجاورة للعُلا. ويستنتج أنّ الإشارة إلى إسم السّموأل موصولاً بتيماء في هذا التّاريخ المبكّر يعود بالتّأكيد إلى التّصادي مع السّموأل بن عادياء صاحب الأبْلَق الفَرْدِ بعد عشرين سنة². ومن الحجج الأثريّة التي اعتمدها نيوبي (G.D. Newby) في الاستدلال على الحضور المُبَكِّر لليهود في شمال الحجاز بعض الحقائق الأثريّة المكتوبة في بابل التي تشيرُ إلى اجتياح نبوخذ نصر (Nabonidous)، الذي امتدّ حكمه من 556 ق.م إلى 539 ق.م، للحجاز وأقام حاميته في تيماء مُعلِّنا الاستقرار بها. وكان ضمن حاميته عدد مهمّ من اليهود الذين جاؤوا معه من بابل ³. ويحفظ لنا أحد النصوص المنسوبة إليه أسماء مُدُنٍ حجازيّة مثل [Latribou] و [Khibrâ] و [Padakku] يهوديّة وهي تباعًا ؛ يثرب وخيبر وفدك وتيماء 4. إذن فاليهود قد استقرّوا في الحجاز منذ فترة مبكّرة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « 1. This is the stele and the grave which constructed

<sup>2.</sup>by 'AdnÔn, the son of Hany, the son of Shmw'l, the Prince

<sup>3.</sup> of Hegrâ, for MÔnâh, his wife, the daughter of

<sup>4&#</sup>x27;Amr(w), the son of 'AdnÔn, the son Shmw'l,

<sup>5</sup> the prince of Taimâ [ Taymâ], who died in the month

<sup>6. /7.</sup> Of Ab, in the year 251.

<sup>7. /8.</sup> At the age of thirty-eight ». Ibid, p 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid p 40-41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> « (but) I hid myself afar (*usherîqanni*) from my city of Babylon (on) the road to Tema', Dadanu, Padakku, Khibrâ, Ladikhu, and as far as Latribu; ten years I went about amongst them (and) to my city Babylon I went not in ». Ibid, p 20.

<sup>&</sup>quot; لقد واريْت وجهي بعيدًا عن مدينتي بابل، عشر سنوات قضيتها في طريق تيماء ودَدَنو وبَدَكو وخيبرَا ولذيقو على

لقد اختبرنا في هذا الفصل بعض الأراء حول نزول اليهود في بلاد العرب. ورأينا أنَّها أراء كشفت عن عراقة اليهود في اليمن، وأشارت إلى أمارات تدل على الحضور المُبكّر لهم في يثرب. وقد وجدتْ هذه الآراء دعامتها من خلال نقد الرّوايات المتعلقّة بهذه المسألة، وتمحيص النّظر في المتن اليهوديّ المقدّس وخاصمة المنحول منه، وتأويل بعض الحقائق الأثريّة والتّاريخيّة. وقد مكّننا هذا الجهد التَّأويليّ من تذليل الصّعوبات المتعلّقة بصمت المصادر اليهوديّة عن يهود اليمن ويهود الحجاز خاصّة. وظهر لنا خيط رابط بين المكوّن اليهوديّ في اليمن ويثرب داخل فضاء الصّراع الفارسيّ البيزنطيّ. وهو أمر من شأنه أن يقدّم لنا فهمًا أنجع لطبيعة ميزان القوى بين العرب وجيرانهم اليهود في شمال الحجاز. فتراجعُ دور اليهود السّياسيّ في يثرب كان في جانب كبير منه ناتجًا عن تراجع النَّفوذ الفارسيّ في المنطقة، مثلما أنّ محمّدًا بإرساله لمجموعة من أتباعه إلى الحبشة إنما كان يتحرّك في هذا السّياق. ويمثل تأويل روبن (C. Robin) لمنظومة أبي يكرب - الذي حاول من خلال تجاوز الشّتات القبليّ في حمير - بوصفها فكرة استقرّت في ذهنيّة العرب نظرًا إلى امتداد مجال الدولة الحميريّة إلى تخوم مكّة فالتقطها محمّد وجمع الأنصار والمهاجرين واليهود تحت راية أمّة واحدة، تأويلاً طريفًا من النّاحيّة المعرفيّة، إلاّ أنّه يقيم الدّليل على سعْى المستشرقين الذين اهتموا بالمسألة اليهوديّة في بلاد العرب قبل الدّعوة وتحديدًا في يثرب، إلى بيان التّأثيرات اليهوديّة في بناء المُتَصَوّر العقديّ والسياسيّ لِمحمّد. ولعلّ هذه الغاية هي التي حَمَلتُهم على الشّطُطِ في التّأويل.

إنّ مجهودات نيوبي (G.D. Newby) في تدبّره لإشكالية حضور اليهود في بلاد العرب قد قدّمت إنارات مفيدة تُيسّر السّبيل للباحث في الإسلام المبكّر حتّى يتبيّن الخلفيّات "الميتاتاريخيّة" للرّوايات الإسلاميّة والقصص الكتابيّة في علاقتها بهذا الموضوع. أمّا ولفنسون (I. Welfenson) فكان مفيدًا في نقده التّاريخيّ ومقارناته النّصيّة بشكل أفضى إلى التّوصيّل إلى مقاربة معقولة لتفاصيل الوجود اليهوديّ وحيثياته في اليمن والحجاز. وللباحث أن يقبل منهجيًّا بعض الملاحظات التي توصيّل إليها المستشرقون الذين جدّوا في تدبُّر هذا الباب من مداخل يمكن أن نسمها بالموضوعيّة لصياغة اللّبنة

المسافة نفسها من لتريبو، عشت بينهم ولم أعد إلى مدينتي".

الأولى للسّياق الذي انتظم دعوة محمّد. وستكون اللّبنة الثّانية هي البحث في طبيعة اليهود واليهوديّة قُبيْل الهجرة لِنقفَ على خصوصيّة الطّرف الذي جادل محمّدًا وحاربه.

## الفصل الثاني

# اليهود قبل الهجرة: خصوصية اليهود في يثرب

#### مقدمة الفصل

عاش اليهود منذ فترة طويلة مع جيرانهم العرب القدامى ثمّ مع الوافدين من بني قيلة الذين نزلوا بينهم إثر انهيار سدّ العرم باليمن، لذلك يبدو من المنطقيّ القول إنهّم تفاعلوا مع البيئة التي احتضنتهم تأثيرًا وتأثّرًا. وتكشف كتب السيرة عن هذا التفاعل حتّى أنّ الباحث لا يستطيع أن يميّز بين اليهود والعرب، فهم رُحَّل وحضر، ومقاتلون شجعان يحملون بين ضلوعهم قيم الوفاء والكرم، وهم أيضا يعقدون الأحلاف حسب سُنَنِ العرب إلاّ أنّهم مع ذلك حافظوا على خصوصيّتهم الذّهنيّة والديّنية. ولم يكن للمستشرقين أن يمرّوا على هذا الموضوع دون أن يُدْلوا بدلوهم فيه لا سيّما أنّ تفصيل القول فيه يمكن أن يؤدي إلى فكّ مغالق الصّورة المُرتبكة التي تقدّمها المصادر الإسلاميّة عن اليهود.

وسنسْعى في هذا الفصل إلى جمع ما ورد متناثرًا في كُتب المستشرقين من آراء لِتفصيل القول في إشكاليّة العلاقة بين الثقافتيْن العربيّة واليهوديّة في يثرب قُبَيْل الهجرة في مستوى اجتماعي ودينيّ وقيميّ. وتتضمّن هذه الإشكالية العامّة إشكاليّة أخرى فرعيّة على درجة غير قليلة من الخطورة، وتتصل بطبيعة اليهوديّة في يثرب التي سيتعامل معها محمّد. والهدف من ذلك هو نقد هذه الأراء للوصول إلى بناء قراءة مقبولة لخصوصيّة اليهوديّة في يثرب، تعبّد الطّريق أمامنا لتفهّم أنشطة محمّد في دار الهجرة واستكناه مرجعيّاتها المختلفة.

وسنحاول في هذا الفصل الإجابة الأسئلة التالية:

هل كانت علاقة اليهود بمحيطهم علاقة انفصال أم اتصال؟

ما هي خصوصيّة اليهوديّة في يثرب؟ وأيّ علاقة لها باليهوديّة الرّبّانيّة؟

## ا. الاندماج

### 1- اللّغة

أفضى درس ولفنسون (I.Welfenson) لأسماء البلدان والأماكن التي سكنها اليهود في شمال الحجاز إلى أنّ هؤلاء اليهود لم يقطعوا صلتهم بلغتهم الأصليّة فبعض الأسماء العربية لها جذور في اللّغة العبريّة. يقول ولفنسون (I.Welfenson): " وقال السّمهوديّ (تـ 911هـ): سمران جبل بِخَيْبر صلّى النّبيّ على رأسه والعامّة تسمّيه مسمران، وضبطه بعضهم بالشّين المعجمة، فإذا علمنا أن في فلسطين جبلاً يُسمَّى شمران أمكننا أن نستنتجَ أنّ سمران هذا إنّما هو لفظ عبريّ أطلقه اليهود على ذلك الجبل بعد أن نزلوا بجانبه "1.

واللّغة العربيّة حسب ولفنسون (I. Welfenson) هي لغة اليهود في بلاد العرب، إلاّ أنّها ليست خالصة بل مشوبة برطانة عبريّة. ويذهب أيضًا إلى أنّ هذا الحُكم يقيم الدّليل على أنّ اليهود لم يتركوا اللّغة العبريّة، ولكنّهم اعتمدوها في صلواتهم وتعليمهم، ف" كان من الضّروريّ أن يدخل في عربيّتهم بعض الكلمات العبريّة "2.

ويمكن أن نفهم ما أقرّه ولفنسون (Welfenson) من خلال مقالة نيوبي (G.D. Newby) في استيعاب اليهود للّغة العربيّة استيعابًا نتج عنه وجود لغة مخصوصة في بلاد العرب قبل الإسلام: يهودية عربيّة. وقد أشار نيوبي (G.D. Newby) إلى أنّ هذه الخصوصيّة تتبدّى في ما نقف عليه من الفاظ وكلمات وجُمل قر آنية مشتقّة من اليهوديّة والأراميّة، من ذلك نذكر: صلاة، صدقة، زكاة، نبيّ. وكان يُنْظَرُ إليها في السّياق القرآنيّ على أنّها عربيّة ومفهومة عند كلّ العرب<sup>3</sup>. ولم يكن لهذا الرّصيد المعجميّ المذكور أن يدخل في معجم الحجاز لو لم ينهض اليهود بدور الوساطة إذ تعوّدوا قراءة الكتابات المقدّسة بالعبريّة وترجمتها لأنفسهم ولِجيرانهم العرب<sup>4</sup>. ويؤسّس نيوبي (G.D.Newby) بناء على هذا المحيط مزدوج اللّغة لملاحظة مفيدة، وهي أنّ يهود الحجاز ربّما سَعُوا مثلما هو الأمر بالنّسبة إلى يهود الشّتات إلى إعداد ترجوم " Targum " بالعربيّة "5.

ا ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص17.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 22

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 21. See also C.C. Torrey, *The Jewish fondations of Islam* (New York: Jewish Institute of Religion 1993), p.4

ومن المجدي في هذا السّياق تدبّر أطروحة فيرستون (R.Firestone)، فقد ذهب إلى أنّ التّداخل والتّفاعل بين اليهود والعرب كان في الاتّجاهين. يقول: " ففي هذا الزّمن عُرّبت الجماعات اليهوديّة التي دخلت أرض العرب في مستوى اللغة والعادات والأسماء، مثلما تأثّرت الثّقافة العربيّة الأصيلة بنظيرتها اليهوديّة "1.

ومن الأمثلة التي دعم بها فيرستون (R.Firestone) أطروحته، أنّ لفظة " الرّحمان"، وهي إسم من أسماء الله قبل الإسلام في البانثيون العربيّ (R.Firestone) أنّ هذه الكلمة تواترت في النّسميّة اليهوديّة الأراميّة " رحمانا ". ويذكر فيرستون (R.Firestone) أنّ هذه الكلمة تواترت في النّلمود البابليّ 250 مرّة قلا وغير بعيد عن هذا الإطار ثمّة حجّة دالّة على استيعاب اليهود اللغة العربيّة، ففي كتاب الواقديّ (تـ 207م) خبر عن مقتل أبي رافع اليهوديّ أحد قادة اليهود في حصن خيبر المنيع على يد عبد الله بن عتيك ومحمّد بن عبد الله بن أنيس المُنفّذ المباشر للعمليّة في ويقرأ نيوبي (G.D.) Awwby اختيار شخصيّة ابن عتيك التي لم تكن معروفة بأنّ نسبه يهوديّ من جهة أمّه، وأنّه يتكلّم اليهوديّة بلهجة عربيّة ممّا رشّحه للاضطلاع بهذه المهمّة. ويذكر نيوبي (G.D.Newby) في معرض تأويله لِمقتل أبي رافع اليهودي أنّ زيْدًا بن ثابت أحد أبرز كتبة الوحي تمكّن في سبعين يومًا من فهم ما يكتبه اليهود، وهو الأمر الذي يبرهن على أنّ الاختلاف بين اليهوديّة والعربيّة حاصل في مستوى الأداء نطفًا وكتابة وليس بوصفهما لغتين متمايز تين قر و رغم ما في هذه القراءة من وجاهة فأبي رافع اليهوديّة ولعربيّة حاصل في المتناه المتهرة وليس بوصفهما لغتين متمايز تين قريخ الطبري (تـ310م) لم يشر إلى متكل أبي رافع اليهوديّة ولعل سعي نيوبي (G.D. Newby) إلى التّأكيد على المكانة الكبيرة لليهوديّة في شمال الحجاز واندماجهم في المُقافة المحلية قد دفعه إلى هذه القراءة.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>« The Jewish communities penetrated Arabia became « arabized » through language, customs and even personal names, so too did indigenous Arabian civilization come under the influence of Judaism ». Reuven Firestone, the Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture of the Jews*, p269.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يقصد فيرستون بالبانثيون العربي الآلهة التي عبدها العرب. ولا شك في أنّه اعتمد هذه العبارة تجوّز الأنّ المعنى المعهود لها هو معبد مخصّص لجميع الآلهة في ديانة وثنية.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 269

<sup>4</sup> انظر الواقدي، كتاب المغازي، ج2، تحقيق مرسدن جونس، عالم الكتب،1984، ط3، ج1، ص90. النظر الواقدي، كتاب المغازي، ج2، تحقيق مرسدن جونس، عالم الكتب،1984، ط3، حدا الرحمان البن سعد، الطبقات، ج2، صص 47-48/ أبو بكر عبد الرزاق الصّنعاني، المصنف، تحقيق حبيب عبد الرحمان الأعظمي، المجلس العلمي، الهند- بيروت1982، ط2، صص 40-410/ أبو القاسم عبد الله بن محمد البغوي، معجم الصحابة، تحقيق محمد الأمين بن محمد الجنكي، مكتبة دار البيان، الكويت، 10ج، ط1، 2000، ج4، صص 80-81.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 22.

<sup>6</sup> انظر أبا جعفر محمد بن جرير الطبري: تاريخ الأَمم والملوك،  $\tilde{c}$  مج، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 1995، ط د.ت، مج2، 0.5

وحتى نفهم مسألة تأقلم اليهود مع الثقافة العربيّة، عدنا إلى أطروحة هويلند (R. Hoyland). اطلع هذا الباحث على الكتابات الثّموديّة المُكْتَشَفة في جنوب الحجاز، وقدّر أنّ نِسْبَتِها تعود إلى يهود تبتّوا الأسماء العربيّة ولم يكن بإمكانهم نشر عبارات يهوديّة مميّزة. فاليهود حسب رأيه اعتمدوا اللّغة المُهَيْمنة في الأماكن التي عاشوا فيها، ولم يكن أمرهم في شمال الحجاز مختلفًا، فالكتابات المُكْتَشَفَةُ تدلّ على أنّهم عوّلوا على الكتابة النّبطيّة والآراميّة المنتشرة في الحجاز الذي خضع للمملكة النّبطيّة فترة طويلة، وقد بقى أثر هذا الخضوع بعد زوال سلطان تلك المملكة!

ومهما يكن من أمر فإنّ ظاهرة استيعاب يهود بلاد العرب للغة العربيّة ليست غريبة. فاليهود مثلما بيّن ذلك نيوبي(G.D.Newby) سلكُوا هذا المسلك في شتاتهم، غير أنّ المشكل يبقى موصولاً بتأثير اليهوديّة في لغة العرب في شمال الحجاز، إذ لا بدّ أن يمرّ زمن طويل لحدوث هذا التّأثّر، لذلك فالمُرَجَّح أنّ الوضعيّات اللّغويّة السّابقة لمحمّد هي امتداد للفترة اللاّحقة لتحطيم الهيكل الثّاني زمن تشكّل المجموعات اليهوديّة².

وكيفما قلبنا المسألة فإنّ التسليم بالحضور المُمَيّز لليهود في شمال الحجاز قبل محمّد وعلى عهده يفترض القبول بمنطق تبادُل التّأثير والتّأثّر بين اليهود، والعرب بل يمكن أن نقول إنّ الحدود الفاصلة بينهما غائمة.

## 2- المجتمع

قدّم فنسنك (A. Wensinck) معطيات مفيدة عن النّسيج السّكانيّ في المدينة من خلال ما كتبه المستشرقون الأوائل والمورّخون المسلمون وكتّاب السّيرة. وقد عاد إلى أصول هذا النّسيج الذي تشكّل في أزمنة قديمة من بطون كثيرة جذورها مختلفة 3. وتذكر المصادر أنّ أهل المدينة هم سليلو العماليق، وتشير إلى جنوب بلاد اليمن والمجموعات الغسّانيّة. وقد تداخلت هذه المجموعات تدريجيّا مع السّكّان الوافدين على يثرب في وقت لاحق4. إلاّ أنّ هذه المجموعات لم تكن على قدر كبير من الأهميّة حتّى أنّ الرّوايات الإسلاميّة لم تُسْنِد إليها أيّ دوْر في تاريخ الإسلام. وتستقيم هذه الفكرة حين نعود إلى صحيفة المدينة. فهذه المجموعات لم يكن لها من حضور في الصّحيفة باستثناء

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

53

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Hoyland, The Jews of the Hijaz in the Qur'ān and in their Inscriptions ,pp 111-112. <sup>2</sup> Ibid, p 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, pp 7-37.

<sup>4</sup> Ibid, p23.

بني ثعلبة وبني شطنة<sup>1</sup>. وتبقى المعلومات ضرنينة حول بواكير الاستقرار بيثرب وحول من أسسها، لذلك فإنّ التسليم بأنّ سكّان المدينة يتكوّنون في الأصل من اليهود العرب إلى حدود الهجرة الكبيرة من الجنوب إثر انهيار سدّ مأرب وما أحدثته من تغيير في البنية السكانيّة هو أمر لا يُمْكن الحسم فيه.

فصل فنسنك ( A.Wensinck) القول في مواقع استقرار اليهود (بني قينقاع، النّضير، قريظة ) ومواقع استقرار العرب ( الأوس والخزرج) في المدينة مبيّنًا أثَر ذلك في العلاقات الاقتصاديّة والسيّاسيّة بين هذين المكوّنيْن. ورغم أهميّة المعلومات التي ساقها فنسنك ( A.Wensinck) حول النسيج السكّاني للمدينة فإنّ مقالته لم تسلّط الضوء على التّعقيد الذي عليه هذا النسيج.

يؤكد واط (M. Watt) أنّ الاجتماع في المدينة قام على وحدات صغرى وأخرى أضخم. أمّا الصّغرى فقد اعتمدت على الظّروف المادّية والجغرافيّة، وتوطّدت بروابط الدّم. ويمثّل أهل راتج المثال الأبرز على هذه الخصوصيّة في الاجتماع. أمّا الوحدات الكبرى فكانت كل وحدة منها متجانسة، وقد ألْجأتُها الحاجة التّعايش بينها إلى مجموعة من الأعراف. ولئن كان الأمن داخل كلّ قبيلة مضمونًا فإنّ الوضع خارج أراضيها كان خَطِرًا، وقد ازدادت الخطورة بعد معركة بعاث وما أعقبها من توتّر. وبغضّ النّظر عن صحّة نظريّة الأنساب عند العرب يذهب واط (M.Watt) إلى أنّ رابطة الدّم كانت إحدى الرّوابط الأقوى التي حكمت طبيعة الاجتماع في المدينة، رغم ما لرباطتي الجوار والحِلْف من قيمة في انتظام الأفراد والجماعات بِشَكُل يضمن الأمن ويحقّق المصلحة المشتركة?

نعت نيوبي (G.D.Newby) مقاربة كلّ من "مايكل ليكر"(M.Lecker) و"تاسيرون" والمدينة بالمتميّزة<sup>3</sup>. فقد أكّدت صاحبة دراسة " أسد من الجاهليّة إلى الإسلام"<sup>4</sup>. أنّ القبائل تتكوّن من أشخاص يشتركون في الجغرافيا والمصالح، وقد تجاوزت بهذه الأطروحة الرّؤية التقليديّة للتركيبة الاجتماعيّة في المدينة وفي الحجاز بصفة عامّة. وهي رؤية أسست لها المصادر الإسلامية الأولى، وقد تبنّاها المستشرقون بوصفها حقيقة يجب التسليم بها. ثم إنّ المؤرّخين ما نفكّوا يضعون مُتَسَاكِني المدينة في سياق نسَبيّ تكون فيه القبائل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p23.

 $<sup>^{2}</sup>$  منتغومري واط، محمّد في المدينة، صص $^{26}$ -263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p51

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ella lando-Tasseron, Asad from Jâhiliyya to Islam, J.S.A.I.6. 1985.pp 1-28

سليلة جدّ واحد<sup>1</sup>. إلاّ أنّ هذا التّصور الخاطئ أدّى إلى فهم مغلوط لوضعيّة اليهود في المدينة، ومن بيْن وجوه الغلط أنّهم لا يمكن أن يكونوا بدوًا لأنّهم ليسوا عربًا. وتنهض هذه الفكرة على قناعة مرجعها أنّ مصادر الثروة، في الجزيرة العربيّة أو في أيّ مكان آخر، تنْعَقِد في مناطق القوّة. وهي حضريّة أو تنزَع إلى أن تكونَ كذلك<sup>2</sup>.

وقد أسهم المنطق القائم على وحدة النسب في النظر إلى المدينة بوصفها وحدة مُتنَاغِمة، فالقبائل العربيّة هي النّضير وقريظة وقينقاع<sup>3</sup>.

يعالج ليكر (M.Lecker) في كتابه "مسلمون يهود ووثنيون" مجتمع المدينة ومكوناته وطبيعة العلاقات بينها من زاوية نظر جغرافية، مقلّلاً من وجاهة المقاربة التي ترى أن السافلة والعالية هما منطقتان منفصلتان بشكل يمكن من التميير بينهما. ذلك أنّ الحقائق الاجتماعية والسياسية تؤكّد أنّ الحدود بين السافلة والعالية غير واضحة. فأحياء الحارثة بن الخزرج وقينقاع تقع بين العالية والسافلة، لكنّها تُنْسَبُ إلى العالية. وبعد تحليل مُسْتَقِيض وتمُحيص للأخبار خلص ليكر ( (M.Lecker) إلى قائمة يهود العالية وهم: بنو النضير، يهود بني قريظة، العشائر المنتمية للأوس، وعدد كبير من الحلفاء من قبيلة بالي، وبعض أفراد الخزرج وتحديدا زريق ألى مثل هذه القراءة الجغرافية من شأنها أن تُنِيرَ السبيل لمعرفة دور المكان في تشكيل مجتمع المدينة، وسيكون لهذا المعطى تأثير كبير في علاقة هذه القبائل المختلفة بمحمّد وطرائق تقبّلها لدعوته. ويمكن بناء على هذه التوضيحات الجغرافية فهم سرّ التّحالفات القبليّة أثناء القتال الدّامي بين الأوس والخزرج وسرّ تأخّر الأوس في الالتحاق بمحمّد.

ويشترك ليكر (M. Lecker) مع تاسيرون (E. Tasseron) في مقاربتها الجغرافية والاجتماعية لعمران المدينة، لكنّه يختلف عنها في طرائق إجرائها والبرهنة عليها، فبالنّسبة إليه تبدو المدينة وحواضر أخرى في الجزء الشّمالي من بلاد العرب خليطًا من قرًى صغيرة ومن أشكال أخرى من الاستقرار. ومن الأدلّة التي يسوقها ليكر (M.Lecker) على ذلك أنّ 300 صائغا كانوا يقطنون في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid.p 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p51-52

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-M. Lecker, *Muslims Jews and Pagans*; studies on early Islamic Medina, E.J. Brill, LEIDEN-NEWYORK-KÖLN, 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M.Lecker, Muslims Jews and Pagans; studies on early Islamic Medina Ibid, p 9. انظر الملحق (خارطة).

زهرة، مع الإشارة إلى أنّهم لم يكونوا يهودًا جميعهم<sup>1</sup>. وبالاعتماد على المصدر نفسه يذكر أنّ بعض العائلات البارزة لها قلاعها المُحصَّنة مثل السّموأل بن عادياء صاحب الأبلق الفرد، وسلاّم بن أبي الحُقيْق. ويؤكّد في هذا الصّدد أنّ عبارة وادي القرى تفترض نمطًا مماثلاً من الاستقرار إذ تسكن مجموعات معيّنة أرضًا مستقلّة شكايًا، لكنّها تنتمي إلى وحدة حضاريّة واسعة<sup>2</sup>.

مثل هذا القول يحمل الباحث على أن يصوّب نظره وهو يدرس الصّراع بين محمّد واليهود في المدينة إلى التّعقيدات الكامنة وراء وهم التّسميات القبليّة.

إنّ التّعويل على منهج تاسيرون (E. Tasseron) وليكر (M. Lecker) يفضي إلى القول بأنّ المجموعات الاجتماعيّة في حواضر بلاد العرب لم تكن معزولة عن المناطق البدويّة، ولا يقتصر هذا الاتصال على العلاقة التّجاريّة وإنّما يتجاوزه إلى استقرار بعض البدو الرّحّل في هذه الحواضر. وقد ساهم هذا الفعل في استيعاب بعض البدو للثقافة الحضريّة. وتكمن الفائدة من هذا المنهج في فهم خصوصيّة النّسيج العمرانيّ الذي تعامَل معه محمّد في يثرب قبل الهجرة.

على أنّ ما اجتهد فيه نيوبي (G.D. Newby) من خلال عرض منهج ليكر (M.Lecker) وتاسيرون (E.Tasseron)، سبق لواط (M.Watt) أنّ أشار إليه وهو يدرس الفئات الاجتماعيّة في يثرب. فقد انتهى إلى أنّ هذه الفئات شرعت "في الانتقال من عادات قائمة على رابطة الدّم إلى عادات قائمة على رابطة الموطن"4.

وإذا عدنا إلى بعض المعلومات التي أوردها ولفنسون (I. Welfenson) في كتابه " تاريخ اليهود في بلاد العرب " لاسترعى انتباهنا أنّ الرّوايات المبثوثة في كتب السيرة والتاريخ تكشف أنّ مجتمع المدينة كان على درجة كبيرة من الاختلاط سواء بين اليهود والعرب أو بينهما وبين الوافدين في إطار العلاقات التّجاريّة. يقول ولفنسون (Welfenson): "...كانت مستعمرات اليهود واقعة على طريق القوافل الآتية من الحجاز واليمن قاصدة سوريا والعراق. وكان تجّار العرب يأتُون إلى الأسواق اليهوديّة في شمال الحجاز لِيبْتاعُوا من محاصيل اليهود وصناعاتهم وكذلك كان اليهود يعرضون بضاعتهم في الأسواق التي كان العرب يقيمونها في جهات شتّى. فينتج عن التعاون يعرضون بضاعتهم في الأسواق التي كان العرب يقيمونها في جهات شتّى.

4 منتغومري واط، محمد في المدينة، ص240.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p52, see also, M. Lecker, Muhammad at Medina: A Geographical Approach, J.SA.I.(1985) pp 29-62. p43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p52.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p52

الاقتصاديّ والاختلاط الاجتماعيّ تبادل في الآراء وجدال في الدّيانات"1. وليس ثمة من شكّ في أنّ مثل هذا النّشاط التّجاريّ من شأنه أن يقود عبر الزّمن إلى تشكّل نسيج اجتماعيّ يقوم على الاندماج والتّفاعل. ولعلّ الوضعيّة الاقتصاديّة في يثرب وتعقيداتها ألْجأت اليهود والعرب إلى روابط أخرى تعادل الدّم أو هي أمتن منها. لكنّ هذه الفرضيّة لا يجب أن تحجُبَ عن الباحث أهمّية المنطق القبليّ السّائد في يثرب. فالصرّاع بين الأوس والخزرج وانخراط اليهود فيه كان محكومًا في جانب كبير منه بالنّزعة القبليّة وطرائق انتظامها. واستمرّت هذه الجذوة القبليّة حيّة حتّى السّنوات الأولى من الهجرة حتّى أنّ الحيّيْن كانا يتصاولان، فما من أمر يقوم به الخزرج لفائدة محمّد إلّا وسعى الأوس وفي سياسة محمّد في صراعه مع اليهود لَتببّنًا أنّ الرّوابط القبليّة كانت هي المُحرّدة.

إنّ الصبّبغتيْن الحضريّة والبدويّة وما يتبعهما من أنشطة، والرّوابط المكانيّة، ورابطة الدّم شكّلت طبيعة الاجتماع في يثرب وما فيه من تحالفات. إذن لا تناقض بين الإقرار بما أكّده ليكر ( .M شكّلت طبيعة الاجتماع في يثرب وما فيه من تحالفات. إذن لا تناقض بين الإقرار بما أكّده ليكر ( .M كلاد واط ( Casseron ) وتاسيرون ( Tasseron ) ونبّه إليه واط ( M. Watt ) وبين ما أوردته المصادر الإسلاميّة في شأن التّركيبة السّكّانية في يثرب وما يحكمها من علاقات. لكنّ العبرة ممّا تقدّم ذكره هو تفهّم البيئة المُعقّدة التي انتظمت العلاقة بين محمّد واليهود وأثر ها في رسم ملامح هذه العلاقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص74.

 $<sup>^2</sup>$  عبد الملك بن هشام الأنصاري، السيرة النبوية، تحقيق عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، لبنان-بيروت،  $^2$  عبد 1990، ج3، ص218/انظر عمر بن شبّة النميري، تاريخ المدينة، تحقيق فهيم محمد شلتوت، 2ج ، طُبِع على نفقة السيد حبيب محمود أحمد جدّة، 1997 ، ص 462/ أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، دلائل النبوّة، 7ج، تحقيق عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، دار الريّان للتراث، ط1، 1988 ، ج4، ص 33/ الحافظ يوسف بن البر النمري الدّرر في اختصار المغازي والسير، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف- القاهرة، ط2، 1982، ص 184.  $^3$ 

يشير خبر الحصين بن سلام حسب فيرستون (R. Firestone) بغض النظر عن حجّيته إلى تفاصيل تاريخيّة ومعلومات تكرّرت بطريقة غامضة ومعقّدة في عدد كبير من المراجع والمصادر العربيّة، وتمثّل أيضا دليلاً على أنّ اليهود السّكان القدامي للبلاد قد اندمجوا في الثّقافة المحليّة<sup>1</sup>.

تؤكّد هذه الرّواية أنّ اليهود قد اندمجوا في فلاحة التّمور في المنطقة وكانوا يعملون في عائلات موسّعة تشمل النّساء، بل إنّهم قد تميّزوا في هذا الاختصاص وصاروا مرجعًا فيه². وقد ساهم في هذا التّفوق في زراعة النّخيل التقاء مهاراتهم التي استقامت لهم في إسرائيل أو في بلاد العرب النّبطيّة بمهارات الأوس والخزرج اليمنيّة، وبلغوا بذلك درجة من التّفاعل شكّلت طبيعة اجتماعهم وعلاقاتهم. وتتبدّى هذه الفكرة جليّة في قول نيوبي (G.D. Newby): "عندما استقرّ اليهود المهاجرون بين الأنباط، كما رأينا من قبل، انخرطوا في الحياة التّجاريّة والفلاحيّة في بلاد العرب النّبطيّة. وقد تواصل هذا الأنموذج عندما استقرّ اليهود في الحجاز فأصبحوا مُنْدَمِجين في حياة الجزيرة. وقد عاشوا في المدن وفي القرى، رحّلاً وبدْوًا في بلاد العرب. وتنوّعت أنشطتهم فكانوا تجّارًا وخمّارين ونحّارين ونحّاتين ومُزار عين"3.

وقد أحْوَجَت الثّروة الفلاحيّة التي امتلكها اليهود في شمال الحجاز وفي المدينة إلى بناء آطام يخزنون فيها محصولهم الفلاحيّ ويحفظون داخلها أدواتهم الفلاحيّة ويتحصّنون فيها أوقات الحروب حين يغزوهم الأعراب الطّامعون في أموالهم ومحاصيلهم الزّراعيّة أو حين تغزوهم بطون يهوديّة أخرى لسبب من الأسباب<sup>4</sup>. وقد سلك الأوس والخزرج متأثّرين باليهود المسلك نفسه في تأمين أنفسهم وفلاحتهم فبنَوْا أطامًا وحصونًا خاصّة بهم. وقد اختلف الباحثون في تاريخيّة هذا الشّكل المعماريّ إذ يرجّح ولفنسون((I.Welfenson) أنّ فكرة إقامة الحصون والأطام على قمم الجبال إنّما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Reuven Firestone, the Jewish culture in the formative period of Islam, *in*, *Culture of the Jews*, p 269.

راجع كذلك ابن هشام، السّيرة النبوية، ج3، ص 158-159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p268

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "When the migrating jews settled among the Nabataeans, as we have seen above, they participated in both the commercial and the agricultural life of Arabia Nabatea. This pattern was continued when Jews settled in the Hijaz, and Jews became integrated into the life of the peninsula. Jews lived in cities and villages and as pastoral nomads-bedouin-throughout Arabia they were sailors, wine merchants, scribes, warriors, sculptors, and farmers". G.D. Newby. *A History of the Jews of Arabia*, p50.

<sup>4</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص16.

أتى بها اليهود من وطنهم الأصليّ الذي كثُرت في جباله الحصون أمّا فنسنك (A.Wensinck) فذهب في هذا الأمر مذهبًا مُغَايِرًا، فهي عنده " تعود إلى الفترة التي سبقت قدوم محمّد إلى يثرب، وربّما تكون قد بُنيَتْ بتأثير من الثّقافة الجنوبيّة"2.

على أنّ الاختلاف حول أصل هذه الأطام لا يجب أن يخفي حقيقة أنّها كانت وليدة الحياة المادّية لليهود وللعرب، فالمعمار يعكس طبيعة النّشاط المادّيّ والثقافيّ والسّياسيّ لأيّ مجموعة بشريّة. وليس ثمة شكّ في أنّ اليهود في شمال الحجاز كانوا تجّارًا نظرًا إلى أنّ يثرب " كانت تقع على طريق تجارة القوافل، ومن غير المُحْتَمَل ألاّ يكون اليهود الأثرياء - بفضل منتوجاتهم الزّراعيّة وصناعة المصوغات والأسلحة التي كان لهم فيها باع طويل، وبرؤوس أموالهم- قد اشتغلوا بالتّجارة مع الشّام"3.

وقد قدّم بركات(B.Ahmad) حجّتين على وجاهة هذه الفكرة مفنّدًا ما قاله جراتز (H.Graetz) حول ضعف النشاط التّجاريّ ليهود المدينة، إحداهما إشارة ولفنسون (I.Welfenson) إلى احتمال وجود علاقة وطيدة بين يهود يثرب وقبائل غسّان المسيحيّة الخاضعة للنّفوذ البيزنطيّ في الشّام، أمّا الثّانية فتتبدّى في أنّ يهود المدينة قد ربطت بينهم وبين يهود الجزيرة صلات وثيقة حتّى أنّه يمكن الحديث عن شبكة يهوديّة في الجزيرة في ذلك الوقت4.

وما من خلَل إذا قلنا إنّ العرب قد أسهموا بدرجات متفاوتة في تنشيط تجارة اليهود المحلّية والإقليمية، خاصّة إذا سلّمنا بما توصّلنا إليه من نتائج حول طبيعة النّسيج الاجتماعيّ في المدينة والعلاقات التي تحكمه القائمة على الجغرافيّة والمصلحة والأمن. غير أنّ إندماج اليهود في زراعة النّخيل وتفاعلهم مع جيرانهم العرب في الزّراعة عمومًا لا يعني البتّة أنّهم لم يتميّزوا بمنتوجات خاصّة بهم مثل الخمور والتّمور مثلما كانت لهم حِرف تقتصر عليهم شأن الصّياغة وصناعة الأسلحة، وقد يكون بعض العرب قد حذقوا هذه الحرف، إلا أنّ هذا الاقتدار لم يكن مُعَمَّمًا بيْنهم.

من الواضح أنّ ولفنسون (I. Welfenson) ونيوبي (G.D. Newby) وبركات (B. Ahmad) من الواضح أنّ ولفنسون (المدينة على أنّ اليهود قد اختصّوا ببعض المنتوجات مؤكِّدين مكانتهم في المدينة

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

59

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p 29.

 $<sup>^{6}</sup>$  بركات أحمد، محمّد و اليهود، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص  $^{62}$ .

قبل الدّعوة، ولم تأت الإشارة إلى اندماج اليهود أو تفاعلهم الاقتصاديّ مع جيرانهم العرب إلاّ لِتأكيد هذه المكانة.

ومهما يكن من أمر فإنّ اليهود كانوا حضرا وبدُوا وانخرطوا في الأنشطة المختلفة التي زَاوَلَها جيرانهم العرب وتفاعلوا مع الوافد منهم من اليمن، فتشكّل وفق هذا المنطق نسيج عمرانيّ مُعقّد فيه ملامح عربيّة ويهوديّة في آن معًا. ولعلّ هذه السّمة تظهر بوضوح أكبر من خلال الدّين والقيم والعادات بوصفها انعكاسًا للحياة المادّية ولِلعلاقات الاجتماعيّة.

### 4- الدين والأخلاق

#### 4-1- الدين

من البديهيّ أن يكون اليهود الذين هيْمنوا على المدينة قد أثّروا وتأثّروا بالثقافة العربيّة سواء كان ذلك في مستوى الدّين أو الأخلاق والقيم. إلا أنّ هذه الحقيقة يصعب الاستدلال عليها في ظلّ صمت المصادر اليهوديّة عن اليهود في الحجاز وندرة الحقائق الأثرية حول هذا الموضوع. وليس للباحث في هذا الباب غير تجميع شتات ما ورد في مصادر متنوّعة ليبنيّ صورة واضحة عن التّفاعل بين الثقافتيْن العربيّة واليهوديّة.

لقد تحدّث نيوبي (G.D. Newby) في معرض الإجابة عن الأسئلة المُرْتَبِطة بدستور المدينة وتحديدًا في تعليقه على أطروحة هاوتينغ (Hawting) عن انتماء اليهوديّة والإسلام إلى دائرة الخطاب الدّينيّ نفسه. ف" قد نُوقِشَت الأسئلة الأساسيّة من وجهات نظر متشابهة وينطبق ذلك على القيم الأخلاقيّة، وتشترك الدّيانتان في الخصائص الدّينيّة نفسها؛ القصص والأمثلة. وبإمكاننا أن نرى ذلك في السياق الضمّنيّ للرّسالة القرآنيّة. وليس لنا أن نتوقّغ أنّ القصص التي نسمّيها كتابيّة غير مألوفة لدى اللمستمعين العرب سواء كانوا وثنيّين أو يهودًا أو مسيحيّين!. ويجب أن نضيف إلى هذه الحجّة العناصر الوثنيّة. ولم يتضمّن القرآن معرفة الوثنيّين بالقصص اليهوديّ والمسيحيّ والإسلاميّ وحسب، بل تضمّن أيضًا معرفة اليهود والمسيحيّين والمسلمين بقَصمَص الوثنيّين. والرّأي عند نيوبي وحسب، بل تضمّن أيضًا معرفة اليهود والمسيحيّين والمسلمين بقصمَص الوثنيّين. والرّأي عند نيوبي متمايز تين للعالم وإنّما حول تأويل المواضيع المشتركة². ويبدو من المهمّ الإشارة في هذا الصدد إلى متمايز تين للعالم وإنّما حول تأويل المواضيع المشتركة². ويبدو من المهمّ الإشارة في هذا الصدد إلى أنّ الحديث عن علاقة اليهود بالثقافة المحليّة تأثيرًا وتأثرًا من خلال العودة إلى القرآن مفيد، فمن المُرمَجُ أنّ اليهوديّة زمن محمّد لم تتخيّر بل هي استمرار لِمَا كانت عليه.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same fundamental questions were discussed from similar perspectives; moral and ethical values were similar; and both religions shared the same religious characters, stories, and anecdotes. We can see this when we look at the implied context of the Qur'ânic messages. There is no expectation that the stories we call biblical are anything but familiar to the Arabian listeners, whether they are pagan, Jewish, or Christian. » G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, pp.84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p85.

ويحذُو فيرستون (R. Firestone) حَذُو نيوبي (G.D. Newby) إذ يستدلّ على التّفاعل بيْن اليهود والعرب بِتسرّب القصص الكتابيّة والأفكار إلى عمق البلاد العربيّة قبل الإسلام، لذلك من المنطقيّ أن تكون هذه القصص متداولة بطريقة غير واعية بين جيرانهم العرب الذين كانوا يجهلون الكتابات المقدَّسة. ويرى فيرستون (R. Firestone) أنّ كثيرًا من هذه القصص لَها جذور في التّفسير الشّفويّ المدراشيّ للنّصوص الكتابيّة التي رُويَت وأعيدت روايتها من منظور كونها جزْءًا من التّفاعل الإنسانيّ1. وقد تمّ إدراجها في سياقات مخصوصة من خلال اجتهادات الأفراد واختلاف الأمكنة التي قدّمها ليتنتشر بعد ذلك في أشكال تتطابق مع التّقاليد المحلّية 2. ومن الأمثلة التي قدّمها فيرستون(R. Firestone) بوصفها حجّة على رجاحة موقفه قصّة إسماعيل إذ تمثّلها العرب، ثمّ كان فيرستون(R. المحرّبة وفق ثقافتهم المحلّية 3.

وحين نعود إلى ولفنسون (Welfenson) في مؤلفه " تاريخ اليهود في بلاد العرب " نظفر بأمثلة متعدّدة عن استئناس العرب في المدينة بالدّيانة اليهوديّة، فأتباعها كانوا يجاهرون بمعتقداتهم أمام العرب الذين كانوا يتقبّلون آراءهم بئيسٌر، وكثير من الألفاظ اليهوديّة وجدت طريقها إليهم، فعبارة "ملّة إبراهيم حنيفًا" مثلا التي يُطلقها العرب في مكّة على كلّ من لم يقتنع بعبادة الأوثان تُفْهَم في سياق الختان. فاليهود كانت تعني بهذه العبارة كلّ من اختين. ولما كان الختان وحده غير كاف ليكونَ المرء يهوديّا رغم أنّه أصل من أصول الدّين الإسرائيليّ، فإنّ اليهود أطلقوا على كلّ من طبّق هذا الأصل دون أن يعتنق اليهوديّة وما تقتضيه من إعلان الانتماء إليها وإقرار بوحدانيّة الله والتزام بما تأمر به التوراة وما تنهى عنه، إسمّ حنيفٍ 4. وإذا كان معنى حنيف في التوراة يشير إلى المُذْحَرف عن الدّيانة اليهوديّة، فإنّ العرب ينعتون المستقيم على ملّة إبراهيم بهذا الإسم. ويمكن أن نجد حلاً لهذه المفارقة من خلال خصيصة في اللّغة العربيّة إذ يتم في بعض الأحيان إطلاق اللّفظ على الشيء وضدّه. وقد عضد ولفنسون (Welfenson) مقالته بطائفة من الحجج منها تحديد الجذور اليهوديّة اللفظة النّسيء. ورغم أنّ لفظتَيْ حنيف والنّسيء تنتميان إلى الفضاء المكيّ، فإنّه يمكن قبولهما على المفظة النّسيء. ورغم أنّ لفظتَيْ حنيف والنّسيء تنتميان إلى الفضاء المكيّ، فإنّه يمكن قبولهما على المهما دليل على تأثّر أهل يثرب باليهوديّة، فقد كانت العلاقة بين هذه المنطقة ومكّة وطيدة من طريق الحج والنّجارة، وهو ما يقضى جدميّة تبادل المهارات والخبرات والثقافة. ويبدو التّبرير المنطقيّ الحريق الحبّ والنّجارة، وهو ما يقضى جدميّة تبادل المهارات والخبرات والثقافة. ويبدو التّبرير المنطقيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reuven Firestone, the Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture of the Jews*, p273.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p273.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p273.

 $<sup>^{4}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 97.

الذي اعتمدناه في تدبّر مقالة ولفنسون (I.Welfenson) مقبولاً، رغم أنّ اليهوديّة حسب بعض المصادر لم تكن ذائعة الصّيت بمكّة 1.

ولا غضاضة، إذا سلّمنا بأصالة اليهود في اليمن وصلتها بيهود يثرب سياسيًّا ودينيًّا منذ المملكة الحميريّة على الأقلّ، واستوْعبْنا مقالة نفوذ اليهود التّجاري في الحجاز، في أن نقبلَ تأثير اليهوديّة في المدينة قبل الدّعوة. ومن المعلوم أنّ المستشرقين قد ثابَرُوا في الاستدلال على هذه المصادرة لإبراز روافد محمّد اليهوديّة، ولردّ دعوته إلى محضنها الثّقافيّ. وإذا كان بإمكان الباحث أن يظفر بحُجَجٍ كافية للإقناع بفكرة فِعْلِ اليهوديّة في المعتقدات، فإنّه من الصّعب أن يستقيم له ذلك في مجال الأخلاق.

#### 2-4- الأخلاق

إنّ البحث في صلة يهود المدينة بالقيم العربيّة السّائدة مسألة على درجة غير قليلة من الخطورة لتحديد طبيعة العلاقة التي جمعتهم بمحمّد زمن الدّعوة ولِفَحْص الصّورة التي رسمتها لهم المصادر الإسلاميّة. ومن أهمّ المستشرقين الذين أدلُوا بدلَوهم في هذه المسألة جراتز (H. Graetz). فقد بيّن أنّ اليهود قد تخلّقوا بأخلاق العرب في تحالفاتهم وحروبهم، ولم يسْتبْعِد أن يكون بعض زعماء القبائل العربية من اليهود². ويشترك ولفنسون (I.Welfenson) مع جراتز (H.Graetz) في الرّؤية نفسها، ذلك أنّ " اليهود الذين سكنوا بلاد العرب لم يلبثوا أن تخلّقوا بأخلاق العرب وتمسّكوا بعاداتهم واتبعوهم في النّظم والتقاليد الاجتماعيّة حتى أصبحوا كأنْ لم يكونوا من جنس آخر غير الجنس العربيّ"3. ومن ثمّة لا غرْو إن ألفيناهم شغُوفِين بفنون القتال حتّى أنّهم شاركوا العرب في حروبهم المشهورة، ويعود ولفنسون(I.Welfenson) في استدلاله على هذه الفكرة إلى خطاب بني قينقاع الموجّه إلى محمّد بعد معركة بدر: " يا محمّد لا يغرنك أننك لقيت قومًا لا علم لهم بالحرب فأصبت الموجّه إلى محمّد بعد معركة بدر: " يا محمّد لا يغرنك أننك لقيت قومًا لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم الفرصة، إنّا والله لئن حاربتنا لتعلمن أنّا الناس." 4. ويتصدّى نيوبي (G.D. Newby) لهذه المسألة منهم الفرصة، إنّا والله لئن حاربتنا لتعلمن أنّا الناس." 4. ويتصدّى نيوبي (G.D. Newby) لهذه المسألة

<sup>1</sup> يذهب إسبوزيتو (J.L. Esposito) إلى أنّ اليهوديّة والمسيحيّة والزّرادشيّة كانت معروفة في مكّة. فقد مكّنت التّجارةُ المكّبين، سواء عن طريق أسفار قوافلهم أو عن طريق القبائل الوافدة، من تكوين معرفة بهذه الدّيانات. See J.L. Esposito, What everyone needs to know about Islam, Oxford University Press, Oxford 2002, pp6-7. In H.G. Stoker, and P.Derengowski, A discussion about the version of the Bible available to Muhammad, in die skriflig 51(2)a2262; https://doi.org/10-4102/ids.v51i2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-H. Graetz, *History of the Jews*, Philadelphia (1994), V111, P53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص22.

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص23. / أنظر كذلك ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 9.

من خلال رؤيتين متباينتين؛ الأولى لفريدلاندر (Friedlander) الذي رأى أنّ اليهود العرب كانوا رجال الصتحراء ورجال السيف وجنودًا محاربين، والثانية ليهيرشفلد ( H.Hirschfeld) إذ رأى أنّ وصف يهود بني قينقاع والنّضير وخيبر بالمقاتلين الأشداء أمر يصعب قبوله، ذلك أنّ المصادر العربيّة المبكّرة تكشف العكس تمامًا، فليس ثمّة حديث عن انتصارات يهوديّة وإنّما ثمّة فقط هزائم وتصفية. وذهب إلى أنّ المعارك التي تحدّث عنها الكتّاب العرب في هذا الصدد لا يجب أن تُؤخّذ على مَحْمَل الجدّ. وحتّى وإن وُجِدَ بعض المقاتلة بينهم فدماؤهم ليست يهوديّة. ويبرّر هيرشفيلد ) كاشِفًا أنّ جهلهم المزعوم لا تؤيّده الأدلّة!. ومن المفيد ونحن نقلّب النظر في هذه المسألة الإشارة إلى مقالة نيوبي(G.D.Newby)، فقد خلص إلى أنّ اليهود قد اختلطوا بالستكان الأصليّين للمدينة عقديًّا وعرقيًا². وتقود هذه الإشارة إلى أنّ اليهود قد اندمجوا في الثقافة المحلّية بكلّ أبعادها بما في ذلك القِيَم.

على أنّ بعض الرّوايات المبثوثة تؤكّد اندماج اليهود في النّسيج القيميّ للبيئة التي عاشوا فيها. ومن هذه القيم نذكر قيمة الكرم. ذكر ابن هشام (تـ 218هـ) أنّ حُيي بن أخطب أتى كعب بن أسد القرظيّ صاحب عقْد بني قريظة وكان وادع رسول الله على قومه وعاقده على ذلك، فلمّا سمع كعب بحيي بن أخطب أغلق دونه باب حصنه فاستأذن عليه فأبى أن يفتح فناداه حُيَيْ: افتح لي أكلّمك، قال: ما أنا بفاعل. قال: والله إن أغلقت الحِصنْ دوني إلاّ تخوّفت حُشيشتك أن آكلَ منها. فأحْفظ الرّجل ففتح الباب."3 وذكر إبن هشام أيضًا الرّواية المتصلة بغزوة السّويّق. فسلام بن مشكم سيّد

-

حسين بن محمّد الديار بكري، تاريخ الخميس، 2ج، دار صادر- بيروت، ط.د.ت، ج1، ص 409/أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، 7ج، تحقيق عمر عبد السلام السلاّمي، دار إحياء التراث العربي- بيروت، ط1، 2000، ج5، ص 276/شمس الدّين أبو عبد الله الذّهبي، سير أعلام النبلاء، 25ج، تحقيق مجموعة من المحقّقِين بإشراف الشيخ شُعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط3، 1985، ج1، ص 376/أحمد ببن عبد الوهّاب، شهاب الدّين النويري، نهاية الأرب في فنون الأدب، 33ج، دار الكُتُب والوثائق القوميّة- القاهرة، ط1، 2002، ج17، ص 68/أبو الفداء إسماعيل بن كثير، البداية والنهاية، 21ج، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التّركي، دار هجر للطلبة والنشر والتوزيع والإعلان، ط1، 1997، ج5، ص 318.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G. D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p 50. See also, H. Hirschfeld, Some Notes on 'Jewish Arabic Studies' *J.Q.R* 1(1910): 447-448, and see, Israel Friedlander, The Jews of Arabia and the Gaonate, vol. I, (1910-1911), *J.Q.R* 1(1910): 251-451.

<sup>2</sup> G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p 51.

<sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، صص، 22-22. انظر، ابن هشام، السّيرة النبويّة، ج3، ص 172.

بني النّضير قد زوّد سفيان بن حرب ومائتيْ راكب معه بالطّعام. ورغم أنّ هذه الغزْوة كانت فاشلة فإنّ الضّيف قد مدح كَرَمَ ابن مشكم أ

ويمثل الشّعر المنسُوب إلى اليهود أحد الأدلّة البارزة على انخراط اليهود في المنظومة القيميّة العربيّة، ونخصّ بالذّكر منه شعر السّموأل بن عادياء صاحب حصن الأبْلق الفرد. وقد تصدّى نيوبي(G.D.Newby) لشعر السموأل بتناول مسائل تتعلّق بصحّته وبما فيه من تلميحات تدلّ على يهوديّة مُنْشِده².

يرى نيوبي (G.D. Newby) أنّ ما نعثر عليه من أبيات قليلة في المصنفات الكبرى الشّعر العربيّ والتّعليقات المُتّصلة بها لا تشي البتة بملامح يهوديّة، وأنّ القصائد المنسوبة إلى السّموأل لها علاقة وطيدة بالقيم العربيّة قبل الإسلام، لا سيّما قصّته مع امرئ القيس وما فيها من إشادة بالوفاء، تتعارض مع مبدإ الحرص الذي دأب عليه اليهود. ويذهب نيوبي(G.D.Newby) إلى أنّ مثل هذه الملاحظات جعلت بعض الباحثين يتظنّنون على هذه القصائد ويشكّكون في وجود شخصيّة اسمها السموأل أصلا إلاّ أنّه يعترض على هذا الحكم مبيّنًا أنّ الدّراسات الحديثة قدّمت أدلّة على أصالة المدوّنة الشّعرية الجاهلية مشيرًا إلى ما توصل إليه عرفان شهيد (I.Shahid) وأربري (A.J.Arberry) في بحوثهما الأثريّة 3. ويذكر في هذا الصّدد انتصار هيرشفلد (H. Hirschfeld) إصحّة القصيدة المنسوبة إلى السّموأل في وثائق الجنيزة مبيّنًا أنّها تكشف عن مزيج يجمع بين التقاليد اليهوديّة وقِيّم الفخر بالنسب على الشّاكلة التي عبّر بها الشعراء العرب في أيّامهم. أمّا مارغليوث (S.D.) (Margpliouth) وقد تظنّن على أصالة الشعر الجاهلي برُمّته 4.

ابن هشام، السيرة النّبويّة، ج3، صص 6-7. / انظر الواقدي، المغازي، ج1، 181 / أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري، أنساب الأشراف، 13ج، تحقيق سهيل الزركلي، دار الفكر - بيروت، ط1، 1986، ج5، ص 272. /شمس الدّين أبو عبد الله الذّهبي، سير أعلام النبلاء، ج5، ص 302. /حسين بن محمّد الديار بكري، تاريخ الخميس، ج1، ص 401. /علي بن إبراهيم بن أحمد الحلبي، السّيرة الحلبية، 30 دار الكتب العلمية - بيروت، ط2، 2006، ج2، ص 288. /أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، دلائل النبوّة، ج3، ص 166.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 56.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ناقش مر غليوث مسألة صحة الشعر العربي في دراسته "أصول الشعر العربي قبل الإسلام" وعدّه إنجازاً ما بعديّا. وقد في هذه الدراسة حجمًا عن صعوبة نقل هذا الشعر عن طريق المشافهة أو الكتابة، فالأخبار والروايات تكشف ما عليه الرواة مثل حماد وخلف الأحمر من انتحال، أمّا القرآن فيشير إلى عدم وجود كتب يستند إلها العرب وبين أن الإشارات الدينية التي نافيها فيه تتقاطع مع القرآن بوضوح. ومن ثمّ فإن هذا الشعر لم يستقم إلا بعد صعود الإسلام. والواقع أن هذا الإيجاز في بيان مقاربة مار غليوث مردّه إلى أن السياق لا يسمح بالتوسع في هذه المقاربة.

Margoliouth, D.S. 1925. The Origins of Arabic Poetry, *Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland*, No.3 (Jul.1925) pp.417-449.

ويفسر نيوبي (G.D.Newby) حضور القيم الجاهليّة وغياب النفحة الدّينية في شعر اليهود مثلما هو الشّأن في شعر كعب الأحبار، بسياسة الانتقاء التي انتهجها الرّواة العرب موضِحًا أنّ هذا الغياب ليس دليلاً على الطّيف الفكريّ للشّعراء اليهود ويحتجّ على وجاهة موقفه بالمفارقة بين خلوّ شِعر كعب الأحبار من الملامح الدينيّة اليهوديّة وبيْن دوْره المحوريّ في نقل الهاجاديّة (Haggadism) ومادّتها، المعروفة في الإسلام بالإسرائيليّات¹. وينتهي نيوبي في هذا الصدد إلى أنّ الشعر العربي قبل الإسلام يفتقر إلى المحتوى الديني ممّا يرسّخ الاعتقاد بأن هذا الشعر ليس الوسيلة المفضلة للخطابات الدينيّة².

ولئن فصل نيوبي (G.D.Newby) القول في علاقة شعر السموأل وشعراء اليهود باليهودية التي يَدِينون بها، وفي ارتباطها بالقيم العربيّة، فإنّ ولفنسون (I.Welfenson) قبله قد شكّك في شعر السموأل إذ يقول " إنّ الذي يُمْعِن نظره في قصائد السموأل يتّضح له جليًّا أنها قد طرأ عليها كثير من التقلّبات والتّغييرات حتّى لَيتعذّر على الباحث أن يميّزَ القديم منها والحديث أو أن يفرّق بين الصحيح والمُنْتَحَل"3. ويَخْطُو فيرستون(R.Firestone)خَطُوه، فقد دعا إلى النظر إلى قصتة السموأل ووفائه إلى إمرئ القيس بكثير من الشيّل على ما توفّره من معلومات مفيدة عن الفترة السيابقة لظهور الإسلام 4. أمّا هيرشفيلد (H.Hirschfeld ) فيؤكّد أنّ الباحث لا يَعْرِف عن قصية السموأل أكثر من

وفي دراسة أخرى بعنوان "قصيدة منسوبة للسموأل" سعى مار غليوث إلى دحض أصالة القصيدة المكتشفة في وثائق الجنيزة ومطلعها:

أَلا أَيُّها الضَيفُ الَّذي عابَ سادَتي أَلا اِسمَع جَوابي لَستُ عَنكَ بِغافِلِ مؤكِّدًا أنّ الخلل في الوزن والأخطاء في الكلمات، وما فيها من معجم وأفكار قرآنية يكشف أنها منحولة ووضعت في سياقات غير جاهلية. انظر

Margoliouth"A Poem attributed to al-Samaw'al", *Journal of the Royal Asiatic Society* 38 (1906), 36., pp.363-371.

<sup>1</sup>G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp 56-57.

G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp 56.

الهاجادية: إسم نسبة من هاجادا Haggadda، وهي تشير إلى ما في التلمود من فقرات ومقاطع تتصل بما هو أخلاقي ووعظي وبما يتعلق بالأدعية والصلوات ومدح الأرض المقدّسة. وتشير الهاجادا أيضًا إلى الأجزاء التلمودية التي التخذت من الطبّ والفلك والتنجيم والسّحر مواضيع لها. وإذا كانت الهلاخا موضوعها الجوانب القانونية والتشريعية المُلزِمة لليهوديّ فإنّ الهاجادا لا تهتم بهذه الجوانب، وإن حدث ذلك فهي تركّز على العبرة المُسْتَخْلَصة منها. (انظر عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهوديّة والصهيونيّة، دار الشروق، ط1، القاهرة 1999، ج5، ص 147.) يشير نويبي إلى انّ الشعر المنسوب في مدونات الشعر العربي إلى سارة القرظيّة وأوس بن دني وأبو الذيال، والرّبيع بن أبي الحقيق، وأبي الذيال، مبيّئا أنّ شعر هم ينطوي على قيم دنيوية كالتي نافيها في الشعر العربي قبل الإسلام. وهذا الحكم الذي أطلقه نويبي يحتاج تدقيقاً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p57.

<sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Reuven Firestone, the Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture* of *the Jews*, p273.

دفاعه الأسطوريّ عن قصره وفائه لإمرئ القيس حتّى قِيل "أوفَى من السّموأل." و يُورد هيرشفيلد (H.Hirschfeld) و هو يتفحّص شعر اليهود نبوغ الرّبيع بن أبي الحُقَيْق إذ تفوّق في مناظرة شعريّة بينه وبين النّابغة الذي اعترف له بالفحولة 2.

والواقع أنّه ثمّة بعض الرّوايات التي تقدّم اليهود في صورة أخلاقية نموذجية فالنساء المقلات مثلا كن ينذرن إذا كتب لأطفالهنّ العيش أن يهوّدنهم<sup>3</sup>. كما أنّ قبول اليهود للموت على ألاّ يدخلوا في الدّين الجديد لدليل على رباطة جأشهم رغم أنّ الرّوايات المتعلقة بهذا الموضوع جاءت في سياق إدانة اليهود<sup>4</sup>.

يكشف ما تقدّم من تحليل أنّ اليهود قد تأقلموا في البيئة التي عاشوا فيها إذ تأثّرُوا بها فاتسموا بالشّجاعة والوفاء والكرم. إلا أنّ هذه الصورة تقابلها صورة أخرى أخرجتها المصادر نفسها وهي صورة اليهودي العاجز والمنافق والحريص سواء كان ذلك قبل الإسلام أو أثناء الصرّاع مع محمّد. فاليهود قد انكفؤوا بعد حادثة أبي جُبَيْلة إلى حصونهم واكتفّوا تدريجيًّا بأن يكونوا حلفاء لأحَدِ الحبين. أمّا القبائل اليهودية الثّلاث، فلم تُقاوم محمّدًا وأتباعه بل استسلمت وحكم فيها محمّد بما أراد. وبِغَضّ النّظر عن صحة هذه الرّوايات التي صوّرت اليهود، فإنّنا نجد في هذا الارتباك دليلاً على العُسْر الذي لقيّه هؤلاء الرّواة، وأغلبهم من أبناء اليهود، في التّوفيق بين ذكر أمجاد آبائهم وبين انتصار الدين الجديد، وعلى الصّعوبة التي وجدها مؤرّخو سيرة محمّد في ضبط السّياق الذي انتظم الدّعوة خاصّة أنّ اليهود لم يكونوا على هامشها بل مثلّوا عاملاً مُهمًّا في صِياغتها وبَلْوَرة ملامحها. ولعل خاصّة أنّ اليهود لم يكونوا على هامشها بل مثلّوا عاملاً مُهمًّا في صِياغتها وبَلْوَرة ملامحها. ولعل الرّأي الأقرب إلى الصواب هو أنّ اليهود اندمجوا في الثقافة المحلّية فتأثّروا بالقِيم السّائدة. وهذا الرّأي الأقرب إلى المتواب هو أنّ اليهود اندمجوا في الثقافة المحلّية فتأثروا بالقِيم السّائدة. وهذا المُكمّ يؤيّده المنطق التاريخيّ والأنثروبولوجيّ. ولكن هذا الاندماج يفقد فِعله بِمُجرّد حُدُوث أزمة عميقة، حينها تخرج الى السّطح هويّة يهوديّ الشّتات الحريص على حياته المُتَمسّاكِ بِدِينِه حَدُوثُ أَرْمة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hartwing Hirschfeld, *Essai sur l'histoire des Juifs de Medine*, Revue des Etudes Juives, 7(1883) p 180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 183.

 $<sup>^{5}</sup>$  عبد الملك بن هشام، السيرة النّبويّة، ج $^{5}$ ، ص $^{7}$ . / انظر محمد بن عبد الوهّاب النجدي، مختصر زاد المعاد، دار الريّان للتراث - القاهرة، ط $^{5}$ ، 1997، ص $^{5}$  من الموروف الطحاوي، 16 مشكل الآثار، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط $^{5}$ ، 1994، ج $^{5}$ ، ص $^{5}$ . /أبو الحسن علي بن أحمد النيسابوري، أسباب نزول القرآن، تحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح - الدمّام، ط $^{5}$ ، 1992، ص $^{5}$  فنسه، ص $^{5}$ ، 28 مص، ج $^{5}$ ، 186 مص 190 - 190.

<sup>5</sup> يمكن أن نرتقي بهذه الفكرة من ملاحظة عابرة إلى استنتاج معمّق إذا عدنا إلى العقليّة اليهودية التي ترسخت منذ دمار القدس على يد الرومان، وهي عقلية جعلت منهم على حد تعبير الأستاذ عبد الوهاب المسيري جماعة وظيفية لا علاقة لها بالأرض التي تسكنها ما دامت التوراة هي الوطن.

# اليهود واليهودية

## 1- علاقة اليهود باليهودية

دار نقاش واسع بين علماء الغرب حول طبيعة العلاقة بين يهود الشمال الغربيّ للحجاز واليهوديّة الرّسميّة. ويُعدّ هذا النّقاش استمرارًا لِجدل موضوعه حضور اليهود في الجزيرة العربيّة، فالمخطوطات والكتابات الأثريّة التي تدبّرها هؤلاء العلماء لم تفض إلى نتائج واضحة في ما يَخُصُ المجموعات اليهوديّة واستقرارها في بلاد العرب وتحديدًا في شماله الغربيّ. وممّا زاد الموضوع تعقيدًا صمت المصادر اليهوديّة عن وجود يهود في هذه المنطقة من الجزيرة العربيّة. ورغم وجاهة المقاربات التي صاغها روبين(C. Robin) وهويلند (R. Hoyland) وغيرهم ممّن اعتمدوا على المصادر الخارجيّة في بحوثهم في تتبّع أشكال حضور اليهود في الحجاز، فإنّ تحديد علاقة اليهود باليهوديّة الرّسميّة كان أمرًا مُخْتَلَفًا فيه.

ومن أهمّ الدّارسين الذين رأوًا أنّ اليهود في شمال غربيّ الحجاز لم تربطهم أيّ صِلَةٍ باليهوديّة الرّسميّة نذكر ولفنسون (I.Welfenson) فقد برّر سكوت المصادر اليهوديّة عن سرّ حوادث اليهود في الجزيرة العربيّة بانقطاع اليهود في بلاد العرب عن أبناء جنسهم من جهات العالم. يقول ولفنسون (I.Welfenson) في هذا الصدد "لم تكن لهم أيّ صلة، وكانت الجزيرة التي انفردت بقبائلها وانقطعت عن العالم المتمدّن انقطاعا كلّيا قضت على كلّ من سكنها من اليهود بأن يكون مثل أبنائها وأن يقطع بينها وبين يهود البلدان الأخرى"1. ورغم أنّ اليهود كانوا أكثر تديّئًا من بقيّة العرب، فإنّ البيئة التي عاشوا فيها لم تخوّل لهم أن يرتقوا بقواهم الرّوحيّة. ويؤكّد ولفنسون (I.Welfenson) أنّ الأمّة التي تعجز عن تدوين تاريخها وما ينطوي عليه من أمجاد مصيرها الهمجيّة، وهذا هو شأن اليهود في شمال غربيّ الحجاز بالنسبة إليه. 2 ويدعم ولفنسون (I.Welfenson) رأيه بشهادات من يهود دمشق وحلب، في القرن الثّالث بعد الميلاد، إذ تشير إلى أنّهم لا يعُدّون يهود خيبر يهودًا حقًا لأنّهم لم يحافظوا على الدّيانة التّوحيديّة ولم يخضعوا لقوانين التّلمودة.

ويذهب بركات أحمد (B.Ahmad) مذهب ولفنسون (I.Welfenson) بل ويتبنّى الآراء التي تؤكد أن اليهوديّة في هذا الجزء من بلاد العرب لا تتطابق مع القانون اليهوديّ في الحضارة والعمران

 $<sup>^{1}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، صص 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص13.

حتى إنّه انتهى إلى النّسليم بأنّ اليهوديّة "لم تتجاوز صفحات القانون المُوسَويّ وبعض كتب الصّلاة العبريّة وبعض مستلزمات العبادة والدّراسة الأخرى"1. ويشكّ بركات (B. Ahmad) في أن تكون ترجمات الكتاب المقدّس الموجودة آنذاك تتجاوز كونها ترجمات فرعيّة. وفي السّياق نفسه بيّن جراتز (H.Graetez) أنّ معرفة يهود شمال غربيّ الجزيرة العربيّة باليهوديّة كانت من خلال تفسير الهجّادا Haggadda " وكان تاريخ الماضي المجيد بالنّسبة إليهم مُخْتَلِطًا بالإضافات الآجاديّة بدرجة جعلتهم عاجزين عن تمْييز الذّهب من الغثاء."2.

وخلاصة مقاربة بركات (B.Ahmad) وولفنسون (I.Welfenson) ومارغليوث (D.S.Margoliouth) أنّ يهود يثرب وشمال الحجاز عمومًا لم يكونوا فاعلِين في الفكر اليهوديّ حتّى أنّه لا نكاد نعثر على شخصيّة بينهم أسهمت ولو بنزْر يسير في نهضة اليهود بعد فترة الكتاب المقدّس. ويأتي قول جيجر (A.Geiger) بأنّ يهود الحجاز كانُوا الأكثر جهلاً مدعّمًا لِفكرة انقطاعهم عن المراكز اليهوديّة المعروفة 4. أمّا جراتز (H.Gratez) فرغم قناعته بأن يهود شمال الحجاز لم يكونوا يهودًا حقيقيّين فإنّه يرى أن بعدهم عن مركز التّعلّم اليهوديّ لم يمنعهم من حمّل قيّم مُعَادِيّة للتّلمودة.

غير أنّ طائفة الأراء التي عرضنا لم تكن محلّ إجماع بين علماء الغرب، ويمثّل توري .C.C.) اكثر المتحمِّسين لفكرة وجود مجموعة يهوديّة متماسكة شمال غربيّ الحجاز" يثرب وخيير" لها ملامح واضحة " فالقبائل الإسرائيليّة وربّيوها وكتبها المقدّسة والدّنيويّة وجماعتها الإيمانيّة والعمليّة وحياتهم الموصولة بماضيهم متحقّقة الوجود، وليس ثمة من شبَحٍ. وخلال القرآن كلّه هناك حقيقتان الأولى تتعلّق بثقافة اليهود التي افتتن بها محمّد افتتانًا كبيرًا، والثانية التي تتصل بعلمهم الذي لم يستوعبه استيعابًا كاملاً "6. وتساؤقًا مع هذا المنطق في التّحليل ذهب توري (C.C.Torrey)

<sup>63</sup>بركات أحمد، محمد واليهود، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص 63.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ . انظر ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص $^{2}$ . انظر أيضا،

D. S. Margoliouth, *The Relations between Arabs and Israelite prior to the rise of Islam* (London, 1924).

<sup>4</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص 68. انظر أيضًا

Arent Jan Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus* Muhammad's constitution of Medina by *Julius Wellhausen*, p 37.

 $<sup>^{5}</sup>$  بركات أحمد، محمد واليهود، ص  $^{63}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> « The Israelite tribes with their Rabbis, their books, sacred and secular, their community of faith and action, and their living contact with the past, are there; they are no phantom. All through the Qur'an there is evidence of a Jewish culture, which Muhammad greatly

إلى إمكانية التحديث عن حركة استيطانية يهودية واسعة وقديمة من الجنوب إلى الحجاز في القرن السادس ميلاديًا، وقد أُسِّسَت هذه الحركة عبر أجيال عديدة مجموعة عرفية مثمِرة ومتعددة أ. ويعني ذلك أنّ المجموعة اليهودية في الحجاز كانت أصيلة وموصولة بالمراكز العلميّة اليهوديّة المعروفة خارج أرض العرب. وكانت هذه المراكز اليهوديّة على درجة كبيرة من التّحضرُّر.

ويأتي رأي فريدلاندر (I.Friedlander) في الدّائرة نفسها التي تحرّك فيه توري (C.C.Torrey) فقد عاد إلى وثائق جاعونيّة تثبت العلاقة الوطيدة بين اليهود العرب وبين أكاديميّة بابل الجاعونيّة، وكانت هذه الأكاديميّة حسب فريدلاندر (I.Friedlander) قادرة على فرض كلمتها على اليهود الخرافيّين وتشكيل حياتهم العمليّة والدّينيّة شأن اليهود العرب². ويأتي رأي حجّي معزوز (H.Mazuz) أكثر دقّة في الاستدلال على صلة اليهود بأعلى السّلطات الرّبّانيّة Rabbinic authorities، وقد استند في استدلاله على مصادر يهوديّة لاحقة $^{6}$ .

ولا يختلف تصوّر هيرشبرغ (Hirschberg) عن هذا الرّأي، فالوثائق والمصادر تؤكّد أنّ اليهود لم يختلفوا عن نظرائهم في أي أرض يقيمون بها، بل إنّهم عاشوا في تناغم مع البلدان التي لجؤوا إليها4.

على أنّ هويلند (R. Hoyland) تصدّى لمقاربة توري (C.C. Torrey) بالنقد إذ عدّ اليهوديّة في هذه الرّبوع مندمجة في الثقافة العربيّة، واستدلّ على رأيه بالنّقائش epigraphic وبما نُلْفِيه من معلومات ضنينة حول الجماعات اليهوديّة في المصادر اليهوديّة بالشّام والعراق، ممّا يعني أنّ صلة هذه الجماعات بالمراكز اليهوديّة المعروفة محدودة وأنّ إسهاماتهم في النّقاشات الديّنية لليهود في عصر هم يكاد يكون منعدمًا. ومن ثمة فإنّ اليهود في الشّمال الغربيّ للجزيرة العربيّة سواء كانوا عربًا قد تهوّدوا أو يهودًا قد تعرّبوا، تسمّوا بأسماء عربيّة عوضًا عن الأسماء اليهوديّة الكلاسيكيّة، لذلك لاغرو إن وجدنا أنّ التسميات اليهوديّة قليلة في الرّسومات الأثرية في الحجاز 5. ويُرَجِّح هويلند (R. Hoyland) أنّ بعضًا من آلاف الكتابات الجداريّة graffiti التي عُثِر عليْها في الحجاز مكتوبة

admired, and of Jewish learning, which he very imperfectly assimilated. » C.C. Torrey, *The Jewish fondation of Islam*, New york, Jewish Culture of religion, 1933, pp 26.27.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robert. Hoyland, The Jews of the Hijaz in the Qur'ān and in their inscriptions, p 111. 2 بركات أحمد، محمد واليهود، ص 66.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina*, LEIDEN. BOSTON 2014.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Robert Hoyland, The Jews of the Hijaz in the Qur'ān and in their inscriptions, p111.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p111.

باللهجة العربيّة القديمة المُتَدَاولة في شمال الجزيرة العربيّة (المُسمّاة ثموديّة)، كانت من وضع يهود مجهولين تبنّؤا الأسماء العربيّة وقرّروا عدم كتابة عبارات يهوديّة. ويسوق هويلند (R. Hoyland) ملاحظة مهمّة في هذه المسألة بناء على الكتابات الأثريّة التي اطلع عليها، وهي أنّ اليهود كانوا يتكلّمون اللّغة الرّسميّة في أيّ بلد يحلّون به. ولمّا كانت الأراميّة لغة الأنباط الذين هيْمنوا على شمال الحجاز فإنّهم قد اعتمدوا هذه اللّغة في كتاباتهم، ورغم أنّ هذه الهيْمنة قد زالت فإنّ تأثيرها قد بقي مستمرًّا بعدها أحقابًا طويلة 1.

وإذا كان روبن(C.Robin) قد انتهى في دراسته إلى أصالة اليهوديّة في اليمن، وإلى أنّ اليهود في شمال الحجاز، قد عاشُوا وضعيّة حَرجة منعتْهم من التصريح بعقائدهم، فإنّ هويلند(R.Hoyland) بيّن في بحثه أنّ يهود شمال الحجاز شأنهم شأن يهود الشّتات بصفة عامّة قد استجابوا لمقتضيات الثقافة المحلّية، أمّا فيرسون (R.Firestone) فقد رأى أنّ اليهود في الجزيرة العربيّة بصفة عامّة قد نشؤوا في فضاء حرّ تشكّل بمعزل عن اليهوديّة الرّبّانيّة التي هربوا من سلطتها لمّا تمكّنت في موطنهم².

بناء على ما تقدّم نخلص إلى أنّ المنطق التّاريخيّ لا يسمح بالقول إنّ اليهود قد انقطعوا عن المراكز اليهوديّة المعروفة في ذلك الوقت، أو إنّهم كانوا تحت إشرافها مباشرة. فمقتضيات المعاش جعلتهم يتطبّعون بالثّقافة التي نشؤوا بين ظهرانيها، فتولّد عن ذلك يهوديّة مخصوصة أثّرت وتأثّرت بالبيئة التي انتظمتها. وقد تعامل محمّد مع هذه اليهوديّة ودار حول محور ها فاستمالها وصارعها وانتصر عليها. ويمكن أن نفسر مواقف المستشرقين من علاقة اليهود باليهوديّة بما لديهم من منطق تبريريّ. فالفريق القائل بأنّ اليهود في شمال الحجاز لم يكونوا على اتصال باليهودية الرّسمية يؤكّد أنّ محمّدًا لم يواجه يهودًا حقيقيّين ومع ذلك أعجزوه. في حين بحث الفريق الثّاني عن الصلة المباشرة بين يهود الحجاز والمراكز الرّسمية لليهودية ليقيمَ الدّليل على أنّ محمدًا نشأ في حاضنة يهوديّة أثّرت فيه. أمّا الفريق الثّالث وهو الأقرب إلى الصّواب فينظر إلى هذه العلاقة من منظور تاريخيّ أنثربولوجيّ ينهض على تأثر أيّ جماعة وافدة بالمكان الذي تعيش فيه وخصوصيّاته المختلفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Reuven Firestone, The Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture* of *the Jews*, p280.

## 2- طبيعة اليهودية

لم يفصتل فنسنك (A.Wensinck) القول في طبيعة اليهوديّة في شمال الحجاز وفي يثرب قبل الهجرة بل اكتفى بالقول إنّ معرفتنا بالحياة الدّينيّة لليهود وعقائدهم في هذه المنطقة من بلاد العرب بعيدة عن الاكتمال1. واقتصر على ذكر مثاليْن في هذه المسألة، الأوّل يشير إلى أنّ يهود النّضير لم يشاركُوا في معركة أحد بسبب السّبت. أمّا بنو قريظة، فقد رفضوا إحدى الخيارات التي اقترحها عليهم كعب بن أسد إبّان حصار محمّد لهم للسّبب نفسه أي خوفًا من انتهاك سبتهم، أمّا الثّاني فيتمثّل في عدم أكلهم لِلَحْم الجمل حسب التقاليد اليهوديّة². ويتفق فنسنك(A.Wensinck) مع نيوبي في عدم أكلهم لِلَحْم الجمل حسب التقاليد اليهوديّة. ويتفق فنسنك(A.Wensinck) مع نيوبي اليهود<sup>3</sup>. أمّا واط (M. Watt) فقد عرض لهذه المسألة لِمَامًا في كتابه "محمد في المدينة" من خلال تصديه لِنضال محمّد ضدّ اليهود. وقد صوّر هذا النّضال بشكل يمكن أن نفهمَ منه ما كان عليه اليهود من عقائد4. ورغم ما في البحث في طبيعة يهوديّة يهود يثرب قبل الهجرة من مَرَايًا، فإنّ واط (M. في السّبرة في ظلّ غياب معلومات مفيدة في المصادر اليهوديّة. ومُجْمَل قولهما مُؤسَّس على مصادرة تأسّر الإسلام باليهوديّة.

تتمثل مقاربة نيوبي (G.D. Newby) في أنّ اليهوديّة في المدينة كانت في وجهها البارز يهوديّة ربانيّة بملامح رؤيويّة وصوفيّة مُستمدّة من سفر أخنوخ ومن تصوّف المركابا " merkaba "، وقد افتتح نقاشه لطبيعة اليهوديّة في المدينة بتتبُّع معنى كلمتيْ أحبار وربّانيّين متّخذًا من المقارنة بيْن حضور هما في المصادر العربيّة وحضور هما في الأدبيّات اليهوديّة التلموديّة مَدْخَلاً للاستدلال على وَجَاهة مقاربته. يذكر نيوبي (G.D. Newby) أنّ كلمة ربّانيّين قد تكرّرت في القرآن ثلاث مـرّات (أل عمران 5:37) (المائدة 5:45 و63) أمّا كلمة أحبار فتَواترت أربع مرات: مرّتیْن في علاقة مع الربّانیّین(المائدة 5:45 و63) ومرّتین في علاقة بالرّهبان(التوبة 9:31 و34). ومن المفید الإشارة إلى الربّانیّین الجاعونیّین هودنیّین المائدة و 31:1 وهم المفید الإشارة اللي النوبة ويَّین الجاعونیّین هودن اله فیشیرون اللي أنفسهم بكلمة ربّانیّین. أمّا القرّائیّون karaites فیشیرون بها إلی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p37

نستخلص من تناول فنسنك للجذور اليهوديّة للطقوس الإسلاميّة معلومات مفيدة يمكن أن نستخلص منها خصوصيّة اليهوديّة في يثرب لا سيّما وأنّ يهود في زمن محمّد لم تختلف يهوديّتهم عمّا كانت عليه قبل الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p38

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p37and G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p57.

<sup>4 -</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، صص202-312.

أغلبيّة اليهود أتباع الرّؤية الربّانيّة. ويُرَجَّح نيوبي(G.D.Newby) أن يكون هذا المعنى هو الألْصق بكلمة ربّانيّين في القرآن (المائدة 44:5)، مبيّنًا أنّ المفسّرين المسلمين يتّفقون على أنّ لفظة ربّانيّين تعنى الرّابين (مفرد رابي) اليهود1. ويعرض وهو يقلّب النّظر في لفظة أحبار ما أورده الطّبري (تـ 310هـ) فقد ذكر أنّ العلماء اختلَفوا في تفسير لفظة أحبار وساق خبرًا بإسناد ابن وهب وسفيان وابن أبي نجيح قال مجاهد إنّ الرّبّانيّين هم العلماء والرّجل الحكم من الأحبار 2. ويستدلّ الطبري (تـ 310هـ) على تعريفه للأحبار ومفردها حبر بكعب الأحبار الذي يُطْلَق عليه إسم كعب الحبر في بعض الأحيان. ويفترض نيوبي(G.D.Newby) أن يكون المحدّثون يَخْلِطُون بين أن ينظرُوا إلى الأحْبَار بوصفهم ربّانيّين أو بوصفهم مجموعة مستقلّة من اليهود تمتلك المعرفة بالتّوراة<sup>3</sup>. ويعود هذا الباحث في مُحَاصِرته لِلفظة حبر haber إلى التّلمود إذ ترد فيه بمعنى المُصِاحِب لِلعالم أو الشّخصيّة التي تتبوَّأ مرتبة أقلّ من الحَكَم، ولا شكّ في وجود تطابُق بين هذا الاستعمال وبين الرّواية التي ذكرها الطّبري (تـ 310هـ)، ومفادها أنّ الأحبار أقلّ منزلة من الربّانيّين. وإذا نظرنا إلى عبارة -am ha arez نتبيّن أنّها تُسْتَعْمَل في مقابل عبارة حَبْر haber التي تشير إلى فرد من المجتمع يراقب بصرامة قوانين الطّهارة على طريقة اللاّويّين، لِذلك يتسنّى القول إنّه ثمّة تقابل بين مجموعة من اليهود تراقب بعض التّعاليم الفرّيسيّة (الأحبار) وبيْن دعوة محمّد النّبي الأمّي الذي لا يعرف الكتابة والقراءة. وإذا كان الأمر كذلك فإنّ دعوة محمّد، مثلما صرّح هيرشفيلد(H.Herschfled)، كان يمكن أن يكون نبيًّا للأُمّيّينِ.<sup>4</sup>amê ha-arez. على أنّ نيوبي(G.D.Newby) يرى أنّه لا تُوجَدُ حُجَجٌ كافية لتأكيد هذا الأمر، بل إنّ استعمال كلمتَى أحبار وربّانيّين الواردتين في القرآن يمكن أنْ يُشِيرَ إلى مجموعة كبيرة من الرّبّيين اليهود الذين انقسموا إلى مجموعات لا نستطيع تبيّنَها5.

وبالاستناد إلى حديث الطّحاوي (تـ 321 هـ) الذي أكّد أنّ الشّهادة ليس فيها إشارة إلى الدّخول في الإسلام بل تتضمّن تنصيصًا على وحدانيّة الله وَدَوْر محمّد بوصفه رسولاً 6، يشير نيوبي(G.D.Newby) إلى أنّ علماء المسلمين المتأخرين افترضوا إمكانيّة أن يكون اليهود قد رأوًا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A *History of the Jews of Arabia*, p57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p57.

انظر، محمد بن جرير أبو جعفر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 26 مج، تحقيق عبد الله بن محسن التركي، دار هدر للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2002، مج5، ص 528.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p57-58.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p58.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p58.

<sup>6</sup> انظر، أبو بكر الجصاص، شرح مختصر الطّحاوي، دار الكتب العلميّة، بيروتــ لبنان، 1971، ص 31.

محمّدا نبيّا لغيرهم. ويستنتج " أنّه من خلال الأدلّة القرآنية والأحاديث النّبويّة، فضلا عن لفظة ربّانيّين في القرآن ووصنف الرّابِيبن في الأدبيّات التاريخية المبكّرة، يمكن أن نتوقّعَ وجود في عقائد يهود الحجاز وممارساتهم ما يتلاءم مع يهوديّة ربّانيّة، ورغم أنّ مثل هذه الأدلّة موجودة بالتّأكيد، فإنّ تعريفنا لليهوديّة الرّبانيّة يجب أن يتمّ توسعته إلى حدّ مَا لِيشمَلَ ما نجده بين يهود العرب 1.

ويسوق نيوبي (G.D. Newby) طائفة من الحجج المأخوذة من القرآن لِدَعْم مقاربته. فاليهود قد وصفوا الله بأنّ يده مغلولة وهذا المعنى يحضر في موضعيْن في المتن الرّباني الواسع: ففي مراثي رباه في السفر الثاني الآية الثالثة ثمّة إشارة إلى أنّ الله قد رفع يده وترك الهيكل يُحَطَّم، وفي أخنوخ (3 Enoch, 48a) تأكيد من هذا القبيل. أمّا تهمة التّجسيد التي ألحقها القرآن بيهود الحجاز (المدينة) فنعثر لها على صدى في الأدبيّات القرّائيّة اللّحقة، ذلك أنّها انطوت على اتّهام هذه الطّائفة للرّبّانيين بالتّجسيد وبعبادة ملاك له وظائف تعوّض خالق الكون، ويعرَف هذا الملاك باسم ميتاترون Metatron، ويبدو مهمًّا أنّه في أدبيّات هذه الطَّائفة كان أخنوخ مساويًا للإله المذكور، بل كثيرا ما يُنَظِرُ إليه على أنّه ملاك خالق angel-creator . ويضيف نيوبي (G.D. Newby) أنّ المؤلِّفين المسلمين المتأخّرين الذين تحدّثوا عن تنوّع اليهود رأوا أنّ الإيمان بإله خالق وبالتّجسيد يمثّل اليهو دية الرّبّانيّة. ولعلّ دفاع أبي يعقوب القرقساني(331هـ) بوصفه قرّائيًّا عن اليهو ديّة ضدّ التّجسيد يكشف لنا اعتمادًا على تشابه السّياقات النّزعة الربّانيّة لليهوديّة زمن الدّعوة وقبلها، غير أنّ نويبي (G.D.Newby) ينفى وجود حُجَج تدلّ على نزعة قرّائية وجّهت محمّدًا، ويدعو إلى معرفة عقائد اليهود الذين عاصروا محمّد تجاوز البحث عن هذه النزعة والتّمعّن في قائمات المجادلين الذين ناهضوا الرّبّانيين، ويضيف نيوبي(G.D.Newby) أنّ القرأن، في الآية أربع وستيِّن من سورة المائدة" وَ قَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَان يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيانًا وَكُفْرًا ۖ وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْ قَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَ يَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ."، لم يعترض

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>« From the Qura'nic evidence and from traditions associated with Muhammed, we would expect to find a" rabbinic « community in Arabia with whom Muhammad had contact. And, in addition to the Qura'nic term rabbaniyyûn "and the descriptions of the rabbis in the early historical literature, we can expect to find evidence of actual beliefs and practices that fit the Jews of the Hijaz into the rabbinic enviornment. While such evidence is certainly present, o ur definition of Rabbinic Judaism has to be stretched to accommodate what we find among the Jews of Arabia » G.D..Newby, A History of the Jews of Arabia, p58.

 $<sup>^{\</sup>hat{2}}$  G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p59.

على التّجسيد ، لكن من الواضح أنّه كان يعني بهذه الآية الرّبّانيين اليهود وهم عند نيوبي (G.D.Newby) يهود لهم معرفة عابرة بالسحر والتّصوّف مثلما لهم اطّلاع على أدبيّات سفر أخنوخ 1.

ومن الأمثلة التي اتخذها نيوبي (G.D. Newby) حجّة على صحّة مقاربته ما ورد في النّصّ القرآني من اتّهام اليهود بتأليه عزْرا " وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهِ ذَٰلِكَ قَوْلُهُم بِأَفُواهِهمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ (التوبة 9:30) ذلك أنّ الكتاب المقدّس قد عد عُزيرًا رئيس رحلة العودة من المنفى إلى القدس وَوَاضِع أساس الدّولة اليهوديّة. و" بالنسبة إلى الرّابيّين عزرًا هو نظير لموسى. ويتضمّن سنهدرين 126أنّ عزْرًا كان يمكن أن يكون حاويًا للتّوراة لو أنها لم تكن قد وُهِبت لموسى من قبل، وبدلاً من ذلك أُعطِيَ مهمّة استعادة القوانين المنسيّة، كما يعود الفضل إليه في إدخال طرائق جديدة في تدوين التوراة، وبفضل هذا العمل مُنح لقب " الكاتب " وفي الأدب الربّاني اللاّحق لقب" كاتب المعرفة العليا." يُمنَح في العادة لأحد رؤساء الملائكة مثل إيليًا وأخنوخ."². ولمّا كان عزرًا قد صعد إلى السماء وهو على قيد الحياة (الجنّة) شأنه شأن معلّمه باروخ، فإنّ هذا الصعود يمثل نقطة تقاطع أخرى مع إيليا وأخنوخ. الكاتب، تمثل الحلّ الأمثل للمعضلة. وهذه المعادلة- حسب نيوبي- بين عزرا الكاتب وأخنوخ الكاتب، تمثل الحلّ الأمثل للمعضلة.

ومن الحجج التي اعتمدها نيوبي (G.D.Newby) في محاصرة طبيعة اليهوديّة في المدينة وما فيها من بعد رؤيوي وصوفيّ، الرواية التي غضب فيها عبد الله بن العباس على كعب الأحبار حين بلغه قوله بأن الشمس والقمر يجاء بهما كأنهما ثوران عقيران فيقذفان في جهنّم، فنعته بالكذب ثلاثا واتهمه بسعّيه إلى إدخال أفكاره اليهودية في الإسلام ودعا عليه قائلاً " قاتل الله هذا الحبر وقبّح حبريّته ما أجرأه على الله "4. وهذا الاعتقاد المنسوب إلى كعب الأحبار بشير - بالنسبة إلى

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p59

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>« For the rabbis, Ezra was the equivalent of Moses. Sanhedrin 21b contends that Ezra would have been the recipient of the Torah had it not already been given to Moses, but he was instead given the task of restoring the forgotten law. He is credited with the introduction of the proper means of writting the Torah, and for this activity he is given the title of Scribe. In extra-rabbinic literature, the appellation is given as « Scribe of the knowldege of the Most Hight » a title usually given to one of sevral archangels, Eliah, and Enoch » Ibid, p60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p60.

<sup>4</sup> ورد في تاريخ الطبري: " فأمًا الخَبِرُ الآخَرُ الّذِي يَدُلُّ عَلَى غَيْرِ هَذَا الْمَعْنَى، فَمَا حدَّثَنِى محمّد ابْن أَبِي منصُورٍ، قَلَان حَدَّثَنَا خَلْف بن وَاصِلٍ، قال: حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم، عنْ مُقَاتِلِ بْنِ حَبَّانَ، عنْ عكْرِمَةَ قَالَ: بَيْنَا ابْنِ عَبَّاسٍ ذَات يوْم جَالِس إِذْ جَاءه رجل، فقال: يا بن عَبَّاس، سَمِعْتُ الْعَجَبَ من كعْبِ الْحَبْرِ يذْكُرُ في الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ قَالَ: وكان متَّكِئًا فالمَّوْسِ وَالْقَمَر قَالَ: وكان متَّكِئًا فاللهِ عَلَى الْمُعْنَ ثَمْ قَالَ: وَمَا ذَاكَ؟ قال: زَعم أَنَّهُ يُجَاءُ بِالشَّمْسِ وَالْقَمَر يوم الْقيامة كَأَنَّهُمَا ثَوْرانِ عَقِيرَانِ وَقَذَفَان في جَهَنَّمَ قال

نيوبي(G.D.Newby) إلى مدراش عربي لتكوين (6:49)، فضلاً عن كونه مستمد من أدبيات محورها سفر أخنوخ وقصته عن الملائكة العصاة الذين تدنّسوا بزواجهم من نساء الأرض فأنجبن لهم وحوشًا ومسوخًا. وإذا كان رابن (C.Rabin) ينص على أنّ الانشغال بالمسائل الرؤيوية يُعَدّ إحدى الخصائص المميّزة للفكر اليهودي العربي ويؤكّد أنّه انشغال لا يسمح بوضع المجموعات اليهودية الفريدة من نوعها في بلاد العرب ضمن يهود الشّتات، نظرًا إلى أنّ الرؤيويّة والميسيانيّة أصبحت تستأثر باهتمام جزء كبير من اليهود في فلسطين وفي الشّتات خلال سنوات الهيمنة الرّومانيّة على شرق المتوسّط لاسيّما بعد تحطيم الهيكل وإثر المأساة التي تعرّضت لها المجموعات اليهوديّة في مصر لمّا أعلنت ثورتها، واقتناعهم تأثرًا بهذه المآسي بأنّ الخلاص وشيك، فإنّ نيوبي (G.D.Newby) لم يستغرب أن يكونَ اليهود كما قدّمتهم النّصوص الإسلاميّة يرؤن أنّ قدوم الميسيا وشيك.

ولتدقيق النّظر في المسألة السّابقة يحتجّ نويبي (G.D.Newby) بروايات متداولة عن ابن صيّاد تبيّن حضور تصوّف "المركابا" في الأدبيّات اليهوديّة المعاصرة لمحمّد، وهو حضور يكشف عن الخصائص المختلفة لليهودية العربيّة و يجعلنا نحيط بطبيعة الاتّهامات المُوجَّهة لليهود في النّصوص الإسلاميّة. فابن صيّاد الذي وسمته النّصوص الإسلاميّة فيما بعد بالدّجّال، ادّعي النبوة على صِغر سنّه، وكان في هذا الادّعاء يقيم بيْن النّخيل ويلفّ نفسه بقطيفة من صُوف ويرمُرم بعبارات عبريّة، ويزعم أنّه يرى عرشًا على الماء 4، ومثل هذه الرّواية من وجهة نظر نيوبي (G.D.Newby) وقبله

عِكْرِ مَة: فطارَت مِنَ ابْن عبَّاس شِقَةٌ وَوَقَعَت أُخْرَى غَضَبًا، ثُمَّ قال: كَذَبَ كَعْبٌ! كَذَبَ بَلْ هَذهِ يهوديَّة يريدُ إِدَخَالَهَا في الإسلامِ، الله أجلُّ وَأكرَمُ مِنْ أن يُعَذِّبَ على طَاعَتِهِ، أَلَمْ تَسْمَعْ لِقَوْلِ الله تباركِ وتعالى: «وسخَّر لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دائِبَيْنِ»، إنَّما يعني دؤوبهما في الطَّاعة، فكيف يُعَذِّبُ عَلَي عَليهما، أَنَّهُما دَائِبَانِ فِي طَاعَتِهِ قاتلَ الله هذا الْحَبْرِيَّةُ مَا أَجْرَأَهُ عَلَى الله وَأعظم فِرْيَتِهِ على هذيْنِ الْعَبْدِيْنِ الْمُطِيعَيْنِ لِله. "، محمّد في طَاعَتِهِ قاتلَ الله هذا الْحَبْري وقبَّحَ حَبْريَّتَهُ ما أَجْرَأَهُ عَلَى الله وَأعظم فِرْيَتِهِ على هذيْنِ الْعَبْدِيْنِ الْمُطِيعَيْنِ لِله. "، محمّد بن جرير أبو جعفر الطبري، تاريخ الطبري؛ تاريخ الطبري؛ تاريخ الطبري؛ تاريخ الطبري (لعريب بن سعد القرطبي)، 11ج، دار التراث بيروت، 1968، ج1، ص 65. / أبو القاسم علي بن الحسن المعروف بابن عساكر، تاريخ دمشق، 80ج، تحقيق عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995، ج25، ص 434، رقم 6330.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p62.

<sup>4</sup> روى مسلم عن ابن سعيد الخدري، قال: لقيه رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وأبو بكر وعمر في بعض طرق المدينة. فقال رسول الله صلّى الله صلّى الله صلّى الله عليه وسلّم: أشهد أني رسول الله؟ فقال هو: اشهد أني رسول الله؟ فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: عرش عليه وسلّم: آمنت بالله وكُتُبه، ما ترى؟ قال: أرى عرشًا على الماء. فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: إبليس على البحر، وما ترى؟ قال: أرى صادقين وكاذبًا، أو كاذبين وصادقًا، فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: لبس عليه دعُوه. «روواه مسلم – كتاب الفتن- ذكر ابن صيّاد، 2241/4، حديث رقم 87.

<sup>.</sup> من الشيخان: " انطلق النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وأبيّ بن كعب يأتيان النخل الذي فيه ابن صيّاد، حتّى إذا دخل النّخل، طفق النبي صلّى الله عليه وسلّم يتقي جذوع النّخل وهو يختل ابن صيّاد أن يسمع من ابن صياد شيئًا قبل أن يراه، وابن صيّاد مضطجع على فراشه في قطيفة عليها رمزة، فرأت أم صياد النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، وهو يتّقي بجذوع النّخل، فقالت لابن صيّاد: أصاف – وهو اسمه- فثار ابن صيّاد، فقال النبي صلّى الله عليه وسلّم: لو تكرته

دافيد هالبرين(D.Halprin) ، يمكن تمثلها من خلال أخنوخ / ميتاترون بوصفه مرشدًا لإدراك هذه الرّؤى التي ظفر بها أصحابها بعد عروجهم إلى السماوات السبع. ولعل بعض الأفراد في الأدبيّات اليهودية قد صعدوا إلى السماء وهم على قيد الحياة وحين عودتهم كان عليهم أن ينقلوا تجاربهم بوصفها تحذيرًا لليهود التّابعين لهم1.

لقد استدعى نيوبي طائفة من الحجج لِيشكِّلَ مقاربة مفادها أنّ اليهوديّة العربيّة عمومًا والمدينية خصوصًا، ربانيّة تحمل ملامح حلوليّة وثيقة الصلة بالأدبيّات الأخنوخيّة وبتصوّف "المركابة".

بيّنَ." البخاري – كتاب الجهاد والسير - كتاب كيف يعرض الإسلام على صبي، 40/4، حديث رقم 3056. مسلم – كتاب الفتن وأشراط السّاعة، باب ذكر ابن صياد، 2244/4، حديث رقم 95.

Ibid, pp 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp 62,63 ومن الأمثلة التي ساقها نيوبي في استدلاله على طبيعة اليهودية رواية اغتيال عبد الله بن عتيك للربيع بن أبي الحقيق فقد ألفى فيها ما يفيد أن يهود خيبر كانوا يحتفلون بعيد الفصح بطريقة موسومة ببعدر ويويّ. فالأجواء المتوترة آذنك تفترض أن يغلق اليهود أبوابهم، لكن عندما جاء القاتل كانت أبواب يهود خيبر مفتوحة، وكان يتجول دون أي قيد، ثمّ دخل فوجد الربيع بن الحقيق متكنا ثملاً من الخمر فقتله. بالنسبة إلى نيوبي الحل لفهم هذه القصة هو عيد الفصح. فاليهود بهذه المناسبة لا يغلقون الأبواب ليتركُوا للضيف المنتظر وجبة طعام. ورغم أن انتظار إيليا مع الكأس الثالثة في عيد الفصح كان في مرحلة لاحقة بعد القرن السابع، فإن القسم التمهيدي من الهاجاداً يشدّد على أن يشارك المعوزون والمحتاجون في العيد. ويذكر نيوبي ما يفيد خصوصية احتفال يهود خيبر بالفصح. فلئن وجدنا في احتفالهم ما يتطابق مع التقاليد التلمودية، كأن يشرب اليهود الخمر، بمن في ذلك الفقراء، متكئين، فإنّ بهود خيبر كانُوا يتجولون من مكان إلى آخر، وهذا ما يفسر تنقل القاتل بحرية بوصفه ضيفًا، دون أن ينتبة إليه أحد. وهذا السلوك يخالف توصيات الرّابيّين بأن يأكل اليهود وجبة الطعام في مكان واحد. ويبدو انطلاقًا من الرّأي الذي ساقة نيوبي لهيللر أن يهود خيبر كانُوا يتناولُون الخبز غير المُخمَّر مع شرْب الخمر بوفرة بشكل يتطابق مع المعهُود في الاحتفال بعيد الفصح حيث تُؤكل الميتز الهوشع) على شاكلة ممارسة لاحقة تقوم على توقع قدوم شخصيّة رؤيويّة أخرى هو إيليا.

أمّا معزوز (H. Mazuz) فخلاصة تعليقه على لفظتيْ" أحبار وربّانيّين" تتمثل في أنهّما يمثلّان إشارة إلى الملامح التّلموديّة الرّبانيّة لِيهود المدينة. فكلمة رابي Rabbi هي لقب تشريف يُوسَم بها التّنائيم Tannaïm والأمّورائيم Amoraïm الأوائل في أرض إسرائيل، والتّنائيم هم الذين وَرثُوا الفرّيسيّين Pharisees الفرّيسيّين Pharisees التوليل الوعظيّ Homlietic interpretation. وكلمتّا وكلمتّا Rav تعني " درس "، أمّا الثّانية فتعني " وزير" أي صاحب السلطة الدّينيّة. وهي أيضًا لوَمنيّن المُورايم Amoraïn في بابل وعلى عظماء الجاعونيّين Geonim وعلى المُمورايم السلطة بعدهم. ويشير معزوز (H.Mazuz) إلى أنّ كلمة حبر المناطة تعود بنا إلى الكلمة العبريّة أولى من لاحظ هذا التّشابه هو أبراهام جيجر (A. Geiger) فقد أشار إلى أنّ كلمة العبريّة المعروة في شكلها الأكثر تطرّفا. "4. وحسب هيلال نيومن (H. Newman) هناك تشابه بين الطّهارة في شكلها الأكثر تطرّفا. "4. وحسب هيلال نيومن (H. Newman) هناك تشابه بين معزوز (H. Newman) إلى أنّه رغم حُزمة الحجج المعروضة، فإنّ مصدرًا تلموديًّا واحِدًا يدعم الفكرة معزوز بائن حبر habr عني الحكيم اليهوديّ6.

على أنّ فيرستون (R. Firestone) عدَّ الأراء التي ينسبها القرآن إلى يهود المدينة (عزرَا ابن الله معلولة) مُنْدَرِجة في التَّفكير اليهوديِّ القديم. إلاَّ أنّ ذلك لا يعني بالضرورة ما نسميه

التّنائيم: هم معلّمو المشنا، ويُشار إليهم بوصفهم علماء اليهود الذين جاؤوا بعد الكتبة (سوفريم). عاشوا في القرنيْن الأول والثّاني ميلاديّا. يحمل الأمورائيم لقب " رابي" بمعنى " سيّدي" ثمّ صاروا يُلقّبون فيما بعد بـ" راب" أي "سيّدنا".

نجح معلَّمو المشنا، بعد انهيار المقاومة اليهوديّة للرّومان التي انتهت بتحطيم القدس وتحريمها على اليهود، في تحرير اليهوديّة من عناصر العبادة القربانيّة، فصارت اليهوديّة تقوم على الإيمان المنعقد حول المعبد حيثما كان. والواقع أنّ الفرّيسيّون قد مهّدوا لهذا التّطور.

اتّخذ عمل التّنائيم، المتمثّل في تفسير العهد القديم وشرحه وتجميع التّقاليد الشّفويّة الخاصّة بالشّريعة وتطويرها، شكله النّهائيّ في بداية القرن الثالث على يد يهودًا النّاسي، وهو من صنّف أعمال التّنائيم في المشنا. (انظر عبد الوهاب المسيريّ، موسوعة اليهود واليهوديّة والصّهيونيّة، ج5، ص 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأمورائيم: تعني الشّرّاح وهم علماء الحلقات الفقهيّة التلموديّة في كلّ من فلسطين وبابل في الفترة المُمتدّة من القرن الثالث ميلاديًا إلى القرن السّادس ميلاديًا. ويُعدُّ الأمورائيم خلفا المتنائيم الذين كتبوا المشنا. ولا توجَد اختلافات كبيرة بين الفريقيْن حتّى أنّهما تعاونًا في أمريْن: الأول تبدّى كتابة تفسيرات مُتّعدّدة للمشنا والثاني تمثّل في التّعليق على الحواشي. ولقد تطوّرت شروحاتهم لتصبح في منزلة المتن نفسه. وتضمّنت الجمارا أعمالهم. المصدر نفسه، ج5، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Mazuz, The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina, p22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> « The first one to mention this similarity was Abraham Geiger.He adds that the word *haver* was one of the names for the Pharisee, who believed in the oral tradition and practiced ritual purity in an extreme way. ». H. Mazouz p22. See Mazouz note 57, p22. <sup>5</sup> Ibid, p22. See Note 61.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. Mazouz, The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina, pp22-23.

اليوم اليهودية الرّبّانيّة وفي هذا الصدد يقول" إذا كان يهود القرن السّابع في الحجاز قد استأنسُوا ببعض المُكَوِّنات اليهوديّة المنحولة، فمِن المُحتَمل أنّهم لم يكونوا ربّانيّين جميعًا." والقرآن يشير إلى هذا التّنوع من خلال الآية " وَلَقَدْ آنَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رّبّك لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مُريبِ. " (هود: 110).

ويرى حجّي معزوز (H. Mazuz) رأيًا يختلف قليلاً (G.D. Newby)، فقد اجتهد في البرهنة على أنّ اليهوديّة التي كان عليْها يهود المدينة كانت يهودية تلموديّة ربّانيّة. فحكماء اليهود في المدينة قد اعتمدُوا التّفسير الوعظيّ Homelitic interpretation للنّصوص مثلما هو الأمر بالنسبة إلى حكماء التلمود في عديد المواضيع الهلاخيّة. وأشار معزوز(H.Mazuz) إلى أنّ مُلاحظاتهم تتطابق مع ملاحظات هؤلاء الحكماء، إضافة إلى ذلك فإنّ عقائدهم وأقوالهم وأمثلتهم مشتقة من الأدبيّات المدر إشيّة.

رجّح معزوز (H. Mazuz) في معرض الإقناع بمقارَبته، صحّة المصادر الإسلاميّة، فهي عنده تتضمّن رواياتٍ وتاريخًا صحيحًا. وقد اعتمد ثلاثة مصادر غير إسلامية لِيبرِّر ترْجيحه لِحجّية المصادر الإسلامية، أوّلها فهرس الرّدود الجاعونيّة الذي نشره غينزبرغ (Ginzberg)، وفيها نقف على المدْخل التّالي " الحُزَم السّتّ؛ الأسئلة التي توجّه بها أهل وادي القرى إلى الرّابي شريرا (Cherira) جاعون 906م-1006م وإلى هاي (Hai) 939(Hai) مباركة ذاكرته" قد وثانيها الرّدود الجاعونيّة التي نشرها أبراهام ألياهو هركفي (Abraham Eliyahu Harkavy) ونعثر فيها على مدخل مماثل " هذه هي الأسئلة التي توجّه بها أهل وادي القرى إلى الرّابي شريرًا رأس اليشيفا yechiva مباركة ذاكرته" فيها وعن إمكانيّة ظهور الأكمة مباركة ذاكرته " و" تساءلوا عن التّربة التي قد ابتلّت وأُثْخِنَت بالماء وعن إمكانيّة ظهور الأكمة فيها (لا يمكن استصلاحها) " أمّا ثالث المصادر فهو ما نقله بنيامين التطيلي (Benjamin of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «If some Jews of the seventh centry were familiar with these non-canonical Jewish compositions, it is likely that they were not all Rabbinic Jews. » R. Firestone, The Jewish culture, in, the formative period of Islam, p 281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Haggi Mazuz, The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina, p 99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «The sixth bundle Questions: from the people of Wadi al-Qura to our Rabbi Sherira Gaon 906-1006 CE and Hai 939-1038CE of blessed memory »in Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina*, p100.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina* «These are the Questions that the people of Wadi al-Qura asked our Rabbi Sherira, the leader of yechiva, blessed be his memory»Ibid, p100.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>«They inquired about soil that was moistened and hardened by water and became level we are concerned that hillock will rise in it (making it unfit for agriculture» Ibid, p100.

Tudela) وفيه نصّس على أنّ تيماء وخيبر كانتا آهلتيْن باليهود طوال فترة حياته، وأنّ في شمال بلاد العرب مستوطنات يهوديّة، والدّليل على هذا الحكم أنّ أخويْن من عائلة المنفى كانا يحكمان تيماء ، وكان اليهود يحتكمون إلى أرائهما إذ يتوجّهون إليهما بأسئلة هلاخيّة Halakhism ويخلص معزوز (H.Mazuz) بعد هذا العرض إلى أنّ يهود شمال بلاد العرب كائوا على معرفة بأعلى السلطات الرّبانيّة? ويسُوق لإسناد هذا الاستنتاج بعض المرويّات الواردة في المصادر الإسلاميّة، فالمقدسيّ (تـ911م) يذكر أنّ منطقة وادي القرى كانت آهلة في عصره باليهود، أمّا حسّان الهمذاني(تـ945م) فينقل أنّ خيبر كانت كذلك طوال فترة حياته. ولمّا كان يهود شمال الحجاز تلموديّين المهداد القرنيْن الحادي عشر والثّاني عشر مثلما ورد في الرّسائل الجاعونيّة وفي رواية بنيامين التطيلي( B.Tudela) يمكن أن يكونُوا قد احتفظُوا بتقاليد أجدادهم، ومن ثمّة يمكن القبول بأنّ يهود يثرب كانوا تلموديّين (المصادر الإسلاميّة، يستخلص معزوز (المنطقيّ، إضافة إلى النّوافق بين المصادر اليهوديّة أنّ المصادر الإسلاميّة محيحة، وتتمثّل النّتيجة النّانية في أنّ مرويات هذه المصادر عن الحياة الرّوحيّة والدّينيّة لليهود تجاوزت الاختبار النّاريخيّ، في حين أنّ النّتيجة الثّالثة تتبدّى في أنّ الرّوحيّة والدّينيّة لليهود يه هم يهود يثرب، كانت تلموديّة ربّانيّة.

ويُثْرِي معزوز (H. Mazuz) مقاربته بعرض النقاش حول تأثير الأدبيّات المنحولة ومخطوطات البحر الميّت في علماء المسلمِين. فأوري روبين (U. Rubin) مثلاً برهن على أنّ ابن اسحاق (تـ 151هـ) كان على علم بكتابات يوسيفيوس (Josephus) ومطّلِعًا على الأدبيّات المنحولة وتحديدا كتاب اليوبيليّين. (book of Jubilees) أمّا يورام إردر (Yoram Erder) فقد أكّد أنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) كان يحيط علمًا بسفر التكوين المنحول (Genesis Apocryphon) الذي اكتُشف بقمران، مثلما أنّ بعض المصادر الشّيعيّة تبيّن أنّ الأدبيّات المنحولة مثل كتاب أخنوخ وكتاب اليوبيليّين كانت معروفة بيْن مُسْلِمِي العراق في القرن الثامن. ويفترض معزوز (H.Mazuz) أن تكون سلسلة التّعليقات التي تضمّنتها مخطوطات البحر الميت (pecharim) فقد أثّرت في المؤلّفِين المسلمِين الذين

<sup>1</sup> اسم نسبة من هلاخًا Halakha "هي الشّريعة أو الفقه اليهوديّ أي قواعد الأخلاق التي يجب على اليهوديّ اتباعها في دنياه. والكلمة مشتقة من الجذر العبريّ ه-ل-خ أي سار. والهلاخا هو الدّليل الرسميّ للحياة الدّينيّة والدنيويّة المثلى في اليهوديّة. وهي إجباريّة على كلّ يهوديّ يتبع قواعد دينه بحرص، ولها قيمة الشريعة المُلزمة. وتقابلها الهاجادا Haggada وهو الإسم الذي أُسْنِد إلى المجال غير الشّرعيّ في أدب " الكهنة" اليهود". آمنة الجبلاويّ، الاستشراق الأنجلوسكسونيّ الجديد: مقالة في الإسلام "المبكّر" باتريسيا كرون ومايكل كوك أنموذجًا، دار المعرفة، ط1، 2006.الملحق ص 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p102

كتبُوا سيرة الجماعة المُسْلِمَة الأولى<sup>1</sup>. وقد فسّرت هذه التّعليقات آيات الكتاب المقدّس بصِيغ نمطيّة انطلاقًا من مرجعيّة الطّائفة القمرانيّة وقد احْتَوَت على الجدل ضدّ الفرّيسيّين (Pharisees) والقوانين الفرّيسيّة<sup>2</sup>.

ومن الاستنتاجات الطّريفة التي انتهى إليها معزوز (H. Mazuz) أنّ المقارنة بين النّصوص الإسلاميّة التي ناقشت علاقة محمّد باليهود في المدينة وبيْن سلسلة التّعليقات التي تضمّنتها مخطوطات البحر الميْت (pesharim) بقضي إلى وجود تشابُه كبير بيْنها. فمِن النّعوت التي وُصِف بها الفرّيسيّون في هذه التّعليقات أنهم مفسّرُو المسائل السّلسة (dorshey-ha-halaqot)، ويعني ذلك أنّهم لم يحسِنُوا تفسير الكُتُب المُقدُّسة، وأنّ منهجهم في قراءتها خاطئ ((Talmud-shiqram، ومن ثَمَّ ضلُوا عن القوانين الإلهيّة الصّحيحة وحَمَلُوا الشعب على الضّلال. وتشير المخطوطات إلى ومن ثَمَّ ضلُوا عن القوانين الإلهيّة الصّحيحة وحَمَلُوا الشعب على الضّلال. وتشير المخطوطات إلى أنّهم رجال الكَذِب وأنّ الرّجل الذي يواجِهُهُم هو معلِّمُ الحقّ ومعلِّمُ الصّدق(mor ha-sedeq) الذي يقود الطّائفة القمرانيّة إلى الطّريق القويم مُنْقِذًا النّاس من الجهل. ويشير كتاب ناحوم أرسله الله كي يقود الطّائفة القمرانيّة إلى الطّريق القويم مُنْقِذًا النّاس من الجهل. ويشير كتاب ناحوم (dorshey-ha-halaqot) هم أعداء أنفسهم وأنّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina*, pp 103-104 <sup>2</sup> Ibid, p 104.

الفرّيسيّون: هم أعضاء حركة دينيّة ازدهرت في فلسطين على امتداد المرحلة الأخيرة التي سبقت تحطيم الهيكُل (70 منّل تأكيدهم على ضرورة اعتماد التوراة الشّفويّة، القاعدة الأساسيّة للتفكير الدّينيّ اليهوديّ إلى اليوم. وحين تمّت صياغة المشنا (المكوّن الأوّل للتّلمود) حوالي 200ميلاديّا أُدْرجت فيها تعاليم الفريسيّين.

وقد ظهر الفريسيّون بوصفهم مجموعة مُمنيّزة بعد ثورة المكّابيّين (Maccabean) حوالي 160-165 ق.م، ويبدو أنّها في عقائدها الرّوحيّة سليلة الحسيديّين (Hasideans).

وقد مثل الموقف من التوراة (الخمسة الأسفار الأولى) أحد الأسباب التي أدّت إلى التّصادم بين الفرّيسيّين والصّدوقيّين، فضلا عن ذلك أفضى الاختلاف في معضلة العثور على أجوبة للأسئلة العقديّة والفقهيّة التي تختلف عن تلك التي كانت في عصر موسى إلى التّصادم. وإذا كان الصدّوقيون يرفضون رفضا باتًا اعتماد مصدر آخر غير التّوراة المكتوبة بوصفها التّجسيد الحقيقيّ للوحي فإنّ الفريسيّين يعتقدون أنّ الوحي الإلهي كان في اتّجاهيْن: الأولى مكتوب والثاني شفويّ مستَمد من تعاليم الأنبياء ومن التقاليد الشفويّة للشعب اليهوديّ.

ومن الأفكار المُميَّزة للفرَّيسيّين أنهم يؤمنون بالتطور في الشريعة فالإنسان يجب أن يُعمِلَ عقله في تفسير التوراة، لذلك فقد ضربوا صفْحًا عن أتباع القراءة الحرفيّة للقوانين لا سيّما حين تتعارض مع مقتضيات العقل. من هذا المنطلق حاول الفريسيّون أن يجعلوا تعاليم التوراة متناغمة مع آرائهم، وإذا تعذر عليهم ذلك أدرجوها في هذه التعاليم. ولمّا كان الفريسيّون يفسرون الشّريعة اليهوديّة وفق ما فيها من روح فإنّهم حين يلحظون تجاوز الزّمن لها يعطونها معنى مقبولا بالبحث عن سند نصتيّ للقوانين عبر نظام تأويليّ متشعّب. ولعلّ ذلك ما جعل اليهوديّة متجدّدة وقة ة حبّة.

ولم يكوّن الفرّيسيّون حركة سياسيّة بل جماعة من العلماء والكهنة. وقد لَقوا حظوة جماهيرية كبيرة حتّى أنّ العهد الجديد يتحدّث عنهم بوصفهم مُمثلِين للأغلبيّة اليهوديّة. وحوالي 100سنة قبل الميلاد حاول الفريسيّون جعل اليهوديّة أكثر ديمقراطيّة بتحريرها من سلطة الكهنة الذين يراقبون المعبد.

Britannica Academic, https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate.

مصير هم بائس، فَسَيُنْفَوْن من أراضيهم وسَيتَكبَّدون خسائر فادحة. وهذه الصّورة حسب معزوز (H.Mazuz) تُشَاكِل الصّورة التي أخرجتها المرويّات الإسلاميّة لعلاقة محمّد باليهود1.

ويطرح معزوز (H.Mazuz) إشكاليّة النّزعة المعادية للربّانية (anti-Rabbinic) في النّصوص الإسلاميّة التي أرّخت للعلاقة بين محمّد واليهود مبيّنًا أنّ هذه النّزعة تعود إلى الانتشار الكبير للتّفسير التّأويليّ للنّصوص المُقدَّسة في العراق وبلاد فارس في القرنيْن الثامن والتاسع، وهي الفترة التّفسير التّأويليّ للنّصوص المُقدَّسة في العراق وبلاد فارس في القرنيْن الثامن والتاسع، وهي الفترة التي عاش فيها أغلب علماء الإسلام<sup>2</sup>. ويؤكد نفطالي ويدر (Naftali Weider) أن مخطوطات الطّائفة القمرانيّة (Qumranic sect) كانت وثائق قرّائية في القرنيْن التاسع والعاشر بعد الميلاد ممّا يؤكّد أن النّزعة المعاديّة للرّبانيّة مثلّتها الأدبيّات القرائيّة والأدبيات الإسلاميّة. ويتساءل معزوز (H. Mazuz) عن معقوليّة قبول المسلمين بالفكرة القائلة بالتّفسير الحرفيّ للنّص الكتابيّ. وتقتضي الإجابة عن هذا النّساؤل العودة إلى مقال غواتين(Goitein) "من هم معلمو محمّد الأوائل" فقد بيّن فيه أنّ " في القرآن دليلاً واضحًا على توجّه ذو نزعة قرّائيّة يعتمد على الكتاب المقدّس وحده. ولا يمكن نفسير ذلك إلاّ بحقيقة أنّ محمّدًا وأتباعه كانوا باتصال مع هذه الطّائفة"5. ولا ينكر غواتين (Goitein) احتمال أن يكون لِمحمّد والمسلمين الأوائل موجّهؤن ذؤو نزعة قرّائيّة، وحسب رأيه " ربّما يوضّح هذا الافتراض الجدل الحقيقيّ أو المزعوم حول مؤسّسي الإسلام وحكماء اليهود في المصادر القديمة، ولم تكن مواقف الربّيّين(Rabbis) والحكماء مجهولة عند محمّد، لكن قضيّة التّوراة (C.Rabin) عن رؤية غواتين (Goitein) هذه

1

3يشير معزوز إلى أنّ الاختبارات العلميّة في هذا الصّدد تضعِّف فرضيّة ويدر.

Ibid, note 10, p105.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p105.

القرائية وهي حركة دينية داخل اليهودية أنكرت التقليد الشفويّ بوصفه مصدرا للشريعة الإلهيّة ودافعت عن التوراة المكتوبة التي المكتوبة مصدرا لكلّ تشريع وتقنين. رفضت التلمود لأنه من صنع الإنسان واستعاضت عنه بالتواراة المكتوبة التي أعطاها الله لموسى. وأكّد القرائيّون أنّ التّوراة تفسّر نفسها بنفسها ولا تحتاج إلى تفسيرات شخصيّة. كان يطلق على أعطاها الله لموسى وأكّد القرائيّين نسبة إلى عنان بن داود الذي أنشأ هذه الحركة زمن الخليفة العبّاسي أبي جعفر المنصور. Britannica Academic, https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p105

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina*, P 106: « In the Qur'an, there is an obvious clue to a Karaite direction, i.e., relying on the Bible only; which cannot be explained only by the fact that Muhammad and his companions had connections which such » p 158.

ويفترض معزوز أنّ غواتين يستند إلى ما تبقى من الطّوائف بعد تحطيم الهيكل الثّاني مُبيّنًا تظنّنه على هذه الفكرة من منظور أنّ القرائيين ظهروا فقط بعد ظهور الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Haggi Mazuz, The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina, p106.

بيّن أنّ محمّدًا عرفَ يهوديّة أغلب الظّن أنّها هرطوقيّة معاديّة للرّبانيّة، وثمّة تفاصيل مصطلحيّة وإيديولوجيّة ترجّح أنّها الطّائفة القمرانيّة<sup>1</sup>. وفحوى مقالة معزوز أنّ هناك مؤثرات قرائية وجهت كتاب السيرة في تمثلها ليهود المدينة مثلما أنّ محمّدًا من المفترض أن يكون قد تأثّر بيهودية معادية لليهودية الربّانية.

جملة الأمر أنّ نيوبي (G.D. Newby) ومعزوز (H. Mazuz) قد قارَبَا مسألة طبيعة اليهوديّة في المدينة بالاعتماد على المقارنة بين المصادر الإسلاميّة وما ورد في الأدبيّات اليهوديّة القانونيّة والمنحولة، وانتهيا إلى نتائج تختلف في تحديد خصائص اليهودية التي كان عليها يهود المدينة. فقد دقق معزوز (H. Mazuz) وجهة نظره من خلال عرض الأراء التي ترجِّح وجود وجهة قرّائيّة في المدينة محتجًا بالتّشابه بين التّهم التي رمي بها محمّد اليهودَ وتلك التي وجّهتها الفئة القمرانيّة إلى الفرّ يسبين. أمّا فير ستون (R. Firestone) فأكّد استئناس عرب شمال الحجاز ببعض الأدبيّات المنحولة لا يجب أن يُفْهَم منه أنّ اليهوديّة في هذه المنطقة وتحديدًا في المدينة كانت ربّانيّة. ورجّح أن يكون هناك ضرب من التّعبيرة اليهودية التي تنطوي على ملامح متنوّعة. وتنهض مقاربات هؤلاء الباحثين ومن لف لفهم على تمش تاريخي ومقارني يروم فهم السياقات التي نشأ فيها الحوار المحمّدي اليهوديّ. والإجابة عن السؤال: من هم اليهود الذين عرفهم محمّد؟ ورغم ما في هذا التّمشي من فائدة لِرفع الإبهام عن مسائل صمتت عنها المصادر اليهوديّة المتّصلة بتلك الفترة وأخرجتها المصادر الإسلاميّة بشكل يتلاءم مع خصوصيّة الإبستيّمة التي انتظمتها، فإنّنا نعثر في المقاربات التي عرضنا على شيء الإسقاط، فالحبّة المنطقيّة التي اعتمدها معزوز (H. Mazuz) في مسار استدلاله على أنّ اليهوديّة في المدينة هي يهوديّة ربّانيّة تلموديّة في مجملها، قضت بأن يهود تيماء يعُودون إلى اليهود الذين أطردُوا من المدينة ومنها إلى خيبر. ولمّا كانت اليهوديّة في تيماء ربّانية استنادًا إلى نصوص يهو ديّة لاحقة، فإنّه من المعقول أن يكونَ اليهودِ فيها قد حافظُوا على معتقدات أجدادهم. وهذه حجّة لا يمكن أن يُعتدّ بها كثيرًا لتبنّي حُكْم صريح حول طبيعة اليهود في المدينة،

<sup>«</sup> This assumption may clarify the fabricated or real polemics between the founders of Islam and the Jews sages in the ancient sources....The position of the rabbis and sages was not unknown to Muhammad, but the issue of the oral Torah was not understood by him. » p106.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rabin, « *Islam and the Qumran Sect* » in Qumran studies, edited by C. Rabin (London: Oxford University Press 1957), p128.

ثَمَّ آيات عديدة في القرآن تذكر اليهود الذين واجهُوا محمَّدًا كَاشُفة اختلافاتهم حُول مواضيع هلاخيّة. ومن بين هذه الأيات ما يلي: " ولَقَد آتَيْنا مُوسى الكتابَ فاختُلِف فيه ولولا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرْيبٍ" (هود:11، 110)

وحتى حجّة المقارنة التي اعتمدها كلّ من معزوز (H.Mazuz) ونيوبي (G.D.Newby) فتحتاج مراجعة أيضًا، ذلك أنّ التقاطعات بين مُعْتَقدَات اليهود المُسْتَخلَصنة من القرآن وكتب السيرة والأدبيّات اليهودية المنحولة ليست كافية للبتّ في أمر طبيعة اليهوديّة في المدينة، ذلك أنّ تمثل القرآن لليهود واليهوديّة كان في إطار مؤثّرات عديدة انتظمها الفضاء " المسيويهوديّ " أي من المُفْتَرض أن يكون محمّد قد استقى مؤاخذاته عن يهود يثرب من النّزعة المسيحيّة المعادية لليهوديّة في زمنه. وسواء كانت الطّوائف اليهوديّة في المدينة قرّائيّة أو ربّانيّة، فإنّ محمّدًا قد فَرَضَت عليه الوقائع التعامل مع هاتين "الطّائفتين". وقد يكون عالمًا بالمشهد العقديّ في يثرب، وهو افتراض ممكن ويؤيّده المنطق. وونرجّح أن يكون الحصين بن سلام، وهو من أبرز الشّخصيّات اليهوديّة التي آمنت بمحمّد منذ مجيئه إلى يثرب، من وجوه الطّائفة التي تحمل الملامح القرّائيّة.

على أنّه لا نستطبع من خلال القرآن والنّصوص الإسلاميّة التي أرّخت للجدل بين محمد واليهود، أن نغنم صورة واضحة لليهوديّة المدينيّة، لأنّ النّبيّ لم يكن همّه تبيّن طبيعة هذه اليهوديّة بقدرما كان مشغولاً بالرّدّ عليهم، لذلك أخذ منها ما يجذره في التقليد الإبراهيميّ ورفض ما عدّه طعنًا في نبوّته. ونعتقد أنه ليس ثمّة من حرج في أن يكون لمحمّد موجّهون ساعدوه على إدارة الصراع مع خصومه اليهود، ولعلّ مثل هذا الأمر يفسّر الخلْط الذي نجده في تمثّل محمّد لليهوديّة. ويمكن تبديد بعض وجوه الغموض حول هذه النقطة من خلال مقال سترومسا (G.Stroumsa) " اليهوديّة المتمسّحة وجذور الإسلام"، فقد استدلّ على أنّ لا يمكن حصر هذه الجذور في جذر واحد خاصتة إذا تبينًا أنّ الإسلام نشأ في محيط متحرّك باستمر ار موسوم بالتّعقيد السّياسيّ والدّينيّ والفكريّ حتّى أنّ هويلند (M.Wiber) شبّهه بمختبر يسمح كما عبّر عن ذلك ماكس فيبر (M.Wiber) اسنتادًا إلى هذا العامل وطبيعة علاقة شمال الحجاز بالجزيرة العربيّة بظهور الأفكار الخلاقة، مثلما سعى إلى البرهنة على أنّ الإسلام استمدّ التّهم الموجّهة إلى اليهود والمسيحيّين من طائفة اليهوديّة المُتمسّحة. الله البرهنة على أنّ الإسلام استمدّ التّهم الموجّهة إلى اليهود والمسيحيّين من طائفة اليهوديّة المُتمسّحة.

ومهما يكن من أمر، فبإمكان الباحث أن يقبل بناء على فحْص للتّأويلات المختلفة السابقة بوجود يهوديّة ذات ملامح قرّائية قليلة العدد وأخرى ربّانيّة تمثل الأغلبيّة، لغاية منهجيّة وليس لاعتبارات إيديولجيّة ترمى إلى التّظنّن على أصالة الإسلام. فالغموض المحيط بالإسلام المبكّر يجعل من

أ يفترض سترومسا أنّ الطّائفة اليهوديّة المتمسّحة لم تكن يهودية أو مسيحية بل لها ممؤاخذات على كليهما، وبناء على خصائصها المُشتركة مع الإسلام يرجح الباحث أنّ محمّد قد تأثر بهذه الطائفة واستقى منه تظننه على الديانتين الكتابيّتين اللّتين جادلهما. (انظر ,Koninklijke Brill NV, Leiden , 2015 (Pp 72-96))

(Kopinklijke Brill NV, Leiden , 2015 (Pp 72-96))

التأويلات المذكورة مفيدة لِتبديد الصّورة النّمطيّة المتعلّقة بعلاقة محمد باليهود في المدينة، لا سيّما أنّها مبنيّة على حُجج تبيّنًا ما فيها من وَجاهة.

وتجدر الإشارة إلى أنّ المسلّمة التي بنينا عليها تدبّرنا لخصوضيّة اليهوديّة في يثرب، تنهض على عدّ اليهود الذين واجهوا محمّدًا وجادلوه يمثلون عقائد أسلافهم وممارساتهم.

#### خاتمة الفصل

إنّ تدبّرنا لمقالات المستشرقين في اندماج اليهود في الثقافة العربيّة تأثيرًا وتأثّرًا مكّننا من طائفة من الاستنتاجات أبرزها أنّ اليهود قد تفاعلوا مع محيطهم في مستوى اللّغة والاقتصاد والدّين. وقد جدّ كلٌّ من ولفنسون (Welfenson) وهويلند (R. Hoyland) ونويبي (G.D. Newby) في بيان هذا التفاعل. إلاّ أنّ هذا الإجماع حوْل الاندماج بين الثقافتيْن في المستويات المذكُورة يقابله اختلاف في مقاربة النّسيج الاجتماعيّ. فإذا كان ولفنسون (Welfenson) وفنسنك (A. Wensinck) وَوَاط (M. في المقاربة النّسيج الاجتماعيّ. فإذا كان ولفنسون (M. لاجتماع في المدينة مع محافظتهم على النّظر إلى هذا الأمر على نحو ما ورد في كتب السّيرة، فإنّ ليكر (M. Lecker) وتاسيرون (E. Tasseron) قد قاربًا التّفاعل بين اليهود والعرب استنادًا إلى الجغرافيا والمصالح المشتركة. وقد أنار هذا التّصوّر السّبيلَ المؤدّي إلى تفهّم التّعقيدات التي كان عليها "مجتمع" المدينة زمن الهجرة.

ويمتد الاختلاف بين المستشرقين أيضًا إلى تحديد طبيعة علاقة اليهود بالقِيَم المحلِّية. إن جو هر هذه المسألة يعود إلى التضاد بين مقاربتين استشراقيتين حول قيم اليهود في صلتها بالقيم المُشْتَرَكة نقضًا أو إبْرَامًا.

ولم تسلم قضية علاقة يهود الحجاز باليهودية الرسمية من هذا التضاد. فأكد ولفنسون (.1 ولم تسلم قضية علاقة يهود الحجاز باليهودية الرسمية من مظانها حتى إنه (Welfenson) ومن استأنس برؤيته أنّ اليهود لم تكن لهم صلة باليهودية الرّسمية في مظانها حتى إنّه لم ينبغ لهم ولو عالم واحد باليهوديّة. أمّا توري (C.C. Torrey) ومعزوز (H. Mazuz) فقد صاغاً موقِفا مُغَايِرًا وهو أنّ يهود الحجاز كانوا خاضِعين للمراكز اليهوديّة المعروفة، بل إنّها كانت تشكّل مرجَعًا لهم في معتقداتهم.

لقد أثارت مشكلة طبيعة اليهوديّة في الحجاز جدلاً واسِعًا، وانقسم المستشرقون حولها فمنهم من عدّها يهوديّة ربّانيّة، وربّانيّة، في حين ذهب قسم ثالث عدّها يهوديّة ربّانيّة، في حين ذهب قسم ثالث إلى كونها يهوديّة مخصوصة لها ملامح رؤيوية متأثرة بأدبيات أخنوخ وبتصوّف "المركابا". ولعلّ أهمّ ما يَلْفِت نظر الباحث في هذا الباب هو قلّة المصادر غير العربيّة، ممّا اضطر هؤلاء المستشرقين إلى التّعويل على المصادر الإسلاميّة في مجمل أبحاثهم، وذلك بعد قراءتها قراءة قائمة على التّأويل.

إنّ تبيّن أوضاع اليهود في يثرب عشيّة الهجرة لا يكتمل أمره إلا بالوقوف على طبيعة موازين القوى سياسيًّا واقتصاديًّا.

# الفصل التّالث: موازين القوى في المدينة قبل الهجرة.

#### مقدمة الفصل

لم يهزم محمد اليهود في يثرب لأنّه قرأ الأوضاع قراءة صحيحة وتمكّن من توجيهها لصالحه وحسب، وإنّما ثمّة عوامل موضوعيّة أخرى تعود إلى انقلاب موازين القوى في يثرب، فقد كفّ اليهود عن أن يكونوا أصحاب القرار منذ معركة بُعاث واكتفَوْا بأن يكونوا تابعين بشكل أو بآخر إلى بني قيلة. ورغم أنّ نفوذهم الاقتصادي استمرّ على ماهو عليه، فإنهم سياسيًّا صاروا إلى درجة أدنى من تلك التي اعتلَوْها في السّابق. ويطرح هذا التّحوّل مجموعة من الأسئلة حول الأسباب التي جعلتهم ينقلبون هذا المُنقَلَب. ولا شكّ في أنّ الإجابة عن هذه الأسئلة وما يتفرّع عنها من إشكاليّات ستكون مفيدة في تفهم انهيار هم السّريع والمفاجئ في صراعهم مع محمّد.

لذلك سنقلّب في هذا الفصل النّظر في ثلاث نقاط؛ الأولى تتّصل بمظاهر قوّة اليهود، أمّا الثّانيّة فترتبط بالعوامل الموضوعيّة التي تفسّر تراجع نفوذهم السّياسيّ، في حين تتعلَّق الثّالثة بقراءة محمّد لهذه الوضعيّة منذ بيعة العقبة.

وسنتتبع في مُحَاصرة هذه المسائل مقالات المستشرقين كاشفين عن فحواها ومصادراتها ومناهجها، مثلما سنُبَيِّن ما يمكن عدُّه مهمّا في هذه المقالات قصد تبديد الغموض الذي يَحُول دون فهُم مسار الصرّاع بين محمد واليهود في المدينة.

## ا. قوّة اليهود

## 1- الجغرافيا والاقتصاد

قدّم فنسنك (A. Wensinck) معطيات مفيدة حول المناطق التي استقرّ بها اليهود في يثرب، وقد استقى معلوماته من مصادر عربية كلاسيكيّة ومن أخرى استشراقيّة. تكشف هذه المعطيات أنّ اليهود استقرّوا في مناطق خِصْبة. وقد أدرك ليكر (M. Lecker) في مقاربته الجغرافية لمجتمع المدينة النّتيجة نفسها. وكذلك ساق نيوبي (G.D. Newby) في معرض حديثه عن تاريخ نزول اليهود بالحجاز ما يدلّ على أن اليهود قد استقرّوا في مناطق خصبة.

يقول فنسنك (A.Wensinck) " استقرت قريظة والنّضير في أكثر ربوع المدينة خصوبة، في جنوبها حيث أودية بوظان ورانوناء ومُذيّنيب ومهْزور، وهناك تكوّنت تربة صالحة للزّراعة"أ. أمّا النّضير فقد " استقرّت أقرب إلى ناحية الغرب في اتّجاه قباء قرب بوظان حوالي ميليْن من المدينة، ويجب على من يريد الوصول إليها من المدينة أن يعْبُرَ جسر بوظان متبّعًا طريق قباء، ثمّ عليه أن يتّجه شمالاً. ويحدّ أرض النّضير من الغرب قباء شرقًا، حيث موطن أوس الله في الشّمال وموطن بني قريظة"2. ويستدلّ فنسنك (A. Wensinck) على منزل النّضير بخبر من السيرة مفاده أنّ محمّدًا "حين حاصر النّضير في السّنة الرّابعة من الهجرة عسكر في أراضي خطمة." وكانت أراضيهم تفوق أراضي بقيّة البطون." وفي السّياق نفسه يذكر المكان الذي نزلت فيه قريظة فقد " اختارت الأراضي التي نقع شرق النّضير في وادي مهزور للاستقرار به. وتحدّ أراضيهم من جهة الشمال المّرقيّ فتحدّها أراضي بني عبد الأشهل ، وشرقا الغربيّ أراضي بني عبد الأشهل ، وشرقا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «The two first clans settled in the most fertile quarter of Medina, to the south of the modern city where Wadi Buthan, Ranuna, Mudhaynib, and Mahzur created soil favorable to cultivation. »A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen*, p25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Al-Nadir had settled a little to the west in the direction of Quba, near Buthan, and about two miles from the town whoever wanted to reach them from Medina had to cross the bridge over the Buthan, follow the road to Quba and then turn left. Their territory bordred on Quba in the west, on the settlements of Aws Allah in the north, and on those of Qurayzah in the east. ». Ibid, pp 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « When Muhammad beseiged al-Nadir in 4 A.H his tent stood in the territory of Banu Khaṭmah. » Ibid, p26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 26.

الحرّة حيث أقام محمّد خيْمْته طوال فترة الحصار سنة 5هـ"1 ويقدّم فنسنك(A.Wensinck) توضيحًا حول تركيبة بنى قريظة فهي مجموعتان الأولى بنو كعب بن قريظة، والثّانية عمرو بن قريظة<sup>2</sup>.

أمّا في ما يخصّ بنو قينقاع، فينصّ فنسنك(A.Wensinck) أنّهم قطنُوا على مقربة من جسر وادي بوظان، ويشير إلى أنّه يوجَد في هذه المنطقة سوق يحمل إسمهم مثلما كانوا أصحاب حصنيْن ونهض معاشُهم على صناعتهم المعروفة، وهي الصّياغة<sup>3</sup>.

يسوق فنسنك (A.Wensinck) ملاحظة مهمة في هذا الصدد وهو أنّ بني قينقاع تُعدّ القبيلة اليهوديّة الوحيدة من بين القبائل الثلاث الكبرى التي اعتمدت على التّجارة والحِرَف، ذلك أنّ بني النّضير وبنى قريظة قد اشتغلوا بالزراعة<sup>4</sup>.

ومن بين العوامل التي أسهمت في ازدهار زراعة الأرض عند اليهود توفّر المياه فأودية بوظان ومهزور ورَانُوناء ومذيْنِيب تتفرّع من جنوب المدينة إلى عدد من السيول التي توزّع المياه على منطقة واسعة بعد كل هطول للأمطار 5. وقد توفّرت عند اليهود مجموعة من الأبار مثل بئر أريس وبئر رومة وبئر ذوران وبئر عاصب، ويؤكد ولفنسون (I.Welfenson) أن اليهود حَفَرُوا الأبار في العالية " ومن أجل هذا كانت أراضيهم أخصب الأراضي."6.

هكذا نتبيّن أنّ اليهود عمّروا أكثر الأراضي خصوبة وحفروا فيها آبارًا دون مشقّة نظرًا إلى قرب الماء من سطح الأرض. ولمّا كان اليهود يمتلكون تقاليد في الزّارعة ورثوها عن موطنهم الأصليّ أو تمكّنوا منها في فترة إقامتهم في بلاد العرب النّبطيّة، فإنّهم قد أفلحوا في استغلال الأراضي التي بحوْزتهم على أحسن وجْه. ومن الحتميّ أن تستدعيَ وفرة المحاصيل بناء الأطام لغاية التّخزين والأمن، وإقامة أسواق لترويج بضاعتهم. وقد توسّع فنسنك(A.Wensinck) في الحديث

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Qurayzah choose the territory of the east of al-Nadir on the wad Mahzur for their settlement. In the North West their territory borderd on that of Aws Allah, in the Harrah where Muhammad's tent was set up during the siege of year 5.A.H. » Ibid, p 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p27-28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 15.

<sup>6</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 8.

عن الأطام مبيّنًا أنّها كانت طريقة ناجعة للدّفاع، وأنّ اليهود ربّما تأثّروا في بنائها بالثّقافة اليمنيّة الجنوبيّة.

وكيفما قلّبنا المسألة فإنّنا نخلص إلى أنّ اليهود كانوا محظوظين لما يمتلكونه من أراض خصبة عادت عليهم، بفضل مهاراتهم في استصلاحها، بالثّروة الوفيرة. ولا شكّ في أنّ مثل هذا الأمر سيُولِّد الحسد في جيرانهم العرب من بني قيلة الذين نزلوا بأراض يصعب استصلاحها. ويأتي كلام عمر البيّاضي في معركة بُعاث دليلاً على ذلك. فقد حلف ألا يمس شعره ماء وأن يعتزل النساء ما لم يطأ أراضي بني قريظة. وقد ذكّر قومه أنّ جدّهم أنزلهم في أرض بُوار². وقد كان لِمثل هذه المشاعر دور كبير في العلاقة التي جمعت بين الخزرج وبني النّضير وقريظة على وجْه الخصوص.

ويقتضي القول بخصوبة الأرض التي امتلكها بنو النّضير وبنو قريظة البحث في أنشطتِهم الزّراعيّة وعلى رأسها غراسة النّخيل. فاليهود يصفون أنفسهم بأنّهم أربابها، ويُروَى أنّهم خاطبوا المسلمين " نحن أعلم بالأرض منكم. "3 ويذكر أبو عبيد في كتاب الأموال أنّ مقدار إنتاج خيْبر من التّمر بلغ أربعين ألف وسق<sup>4</sup>. ويُعَدّ الشّعير أحد أهمّ الزّراعات التي أفلح اليهود فيها. وإنّا لنجد بعض الأخبار الطّريفة التي تكشف عن توفّر محاصيل كبيرة من الشّعير عند اليهود ولعلّ أبرزها ما رُويَ عن عبد الله بن عمر بن الخطاب " ماشبعنا حتّى فتحنا خيْبر. "5

وبالإضافة إلى زراعة الشّعير، غرس اليهود الأشجار والخضروات واشتغلوا أيضًا بتربية الماشية ووفّروا بذلك جزءا من غذاء يثرب وخمورها، ويعزى هذا النّجاح إلى أنّهم أدخلوا طرائق جديدة في الحراثة والزّراعة والألات، وقد جعل منهم ذلك أساتذة الحجاز في هذا المضمار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p 29.

 $<sup>^{2}</sup>$ يقول عمرو بن النّعمان البيّاضي:" إنّ جدّكم عامرا أنزلكم منزل سوْء بين سَبِخَةٍ وَمفازة، وإنّه والله لا يمسّ رأسي غُسلٌ حتّى أنزلكم منازل بني قُريظة على عَذبِ ماء وكريم نخل." أبو الفرج الاصفهاني، الأغاني، ج 17، ص 123. علي بن عبد الله، نور الدين أبو الحسن السمهودي، وفاء الوفاء بأخبار المصطفي، 8, دار الكتب العلمية، 41، على على عز الدين ابن الأثير، الكامل في الترايخ، 17, تحقيق عمر عبد السلام التدمرى، دار الكتاب العربى، بيرروت- لبنان، 41، 199، 199، 10.

 $<sup>^{3}</sup>$  حميد بن مخلد بن قتيبة، ابن زنجويْه، الأموال، 13 ج، تحقيق شاكر ذيب فيّاض، مركز البحوث والدّراسات الإسلاميّة، الرّياض، السّعوديّة، ط1، 1986، ج1، ص 483.

القاسم بن سلام، أبو عُبَيد، الأموال، تحقيق: محمد عمارة، دار الكتب العلميّة، بيروت لبنان، ط1، 1989، ص
 156.

أنظر علي أحمد عبد العال الطهطاوي، شرح كتاب الجوع للحافظ بن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط $^{5}$  انظر علي أحمد عبد العال الطهطاوي، شرح كتاب الجوع للحافظ بن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط $^{5}$ 

م ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 17.  $^{6}$ 

وإذا جعلنا نُصْبَ أعيننا شظف العيش الذي كان المهاجرون يكابدونه بواكير إقامتهم بالمدينة في الوقت الذي كان فيه اليهود مطمئنين إلى خيراتهم، فهمنا أحد الأبعاد الرّئيسيّة لمهاجمة محمّد لهم.

لئن اشتغل بنو النّضير وبنو قريظة بالزّراعة فإن بني قينقاع كان لهم شأن آخر في يثرب فقد حذقوا حرفة الصّياغة حتّى أنّ حيًّا تسمى بإسمهم "حي بني قينقاع"، وفي هذا الصّدد يذكر نيوبي(G.D.Newby) خبرًا يقدر فيه عدد الصّاغة في زهرة بـ300 صائغ، أ وثمّة أخبار أخرى تنصّ على أنّ اليهود برعوا في صناعة الأسلحة. ولعلّ ترسانة الأسلحة التي غنمها محمّد وأتباعة إثر نجاح حصار قينقاع خير دليل على ذلك.

لقد سبق أن ألْمَعْنا إلى أنّ الأطام والأسواق كانت مسألة طبيعيّة لتأمين الثروة وترويجها، وقد عرض فنسنك (A.Wensinck) تقدير السّمهوديّ (تـ 911هـ) لعدد الأطام، وهي تسعة وخمسون أطمًا في حين كان على ذمّة العرب ثلاثة عشر أطمًا، مثلما تحدّث ليكر (M.Lecker) بدقة في دراسته اللامعة " سوق النبيّ" عن أسواق المدينة، إذ بيّن أنّ المدينة اليوم قد تغيّرت وأنّ حدود الأماكن طواها النّسيان ولكن ثمة روايات يمكن من خلالها بناء متصوّر لها كما كانت زمن محمّد 4. ويعدّد ليكر (M. Lecker) الأسواق الموجودة في يثرب قبل الدّعوة، ففضلاً عن السّوق المشهورة لبني قينقاع هناك ثلاثة أسواق أخرى توجد في الأمكنة التّالية:

- 2- في زبالة
- 3- في حوض وادي بوظان في أراضي بني قينقاع
  - 4- في الصفاصف التي توجد في العصبة
- 5- في مكان أصبح يدّعى لاحقًا زقاق ابن حبين، وقد اشتهر هذا المكان باسم مُزَاحِم وتنتظم هذه الأماكن من الجنوب إلى الشّمال؛ الصّقَاصِف، مُزَاحِم، قينقاع، زُبَالة 5.

يبدو أنّ كُتُبَ الأخبار قدّمت سوق بني قينقاع في شكل مهيب، وقد أورد برسفال (C.Perceval ) خبرًا جاء في كتاب الأغاني مفاده أنّ النّابغة الذّبيانيّ أقبل إلى يثرب يريد سوق بني قينقاع وكانت

صدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, *The History of the Jews of Arabia*, p 52. See also, Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Michael Lecker, On the market of the Medina (Yathrib) in pre-Islamic and early Islamic times, *Jerusalem Studies in Arabic and Islam* 8(1986).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 185.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Ibid, p 186.

سوقًا عظيمة، فلمّا أشرف على السّوق سمع ضجّة، فحَاصَت به ناقته 1. ويكشف هذا الخبر بغضّ النّظر عن صحّته عن عظم هذه السّوق، وهو ما يقيم الدّليل على الأنشطة التّجاريّة المهمّة التي كان يُسَيْطر عليها اليهود وتحديدًا بنو قينقاع في يثرب.

إنّ ما يجمع بين عدد كبير من المستشرقين بمرجعيّاتهم المختلفة تسليمهم بأنّ اليهود كانوا ذوي نفوذ اقتصاديّ كبير في يثرب قبل الدّعوة. ولعلّ سعْي محمّد إلى إقامة سوق خاصّ بالمسلمين، بعد محاولة للاستحواذ على سوق بني قينقاع أفشلها كعْب بن الأشرف، دليل كاف على أنّ العامل الاقتصاديّ، مثلما سبق وأن ذكرنا، كان حاسِمًا في تحديد طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود². بيْد أنّ تمثّل أنشطة محمّد في المدينة في الأفق الاقتصاديّ وحسب يبقى قاصرًا، فلطالما اعتقد محمّد أنّ ما يأتيه من أعمال وقرارات إنّما هو وحي ربّانيّ. فالأفضل للباحث في هذا السّياق أن يقرّ بتداخُل البُعْد الإيمانيّ بالأبعاد الأخرى حتّى يقتربَ من فهم معقول سلوك محمّد.

بناء على ما تقدّم من معطيات اقتصاديّة يبدو سلوك محمّد العنيف تّجاه بني النّضير منطقيًا، فقد أمر بقطع نخلهم بوصفها وسيلة ضَغُطٍ عليهم تهدّدهم وتجبرهم على الاستسلام³، وتأتي الآية الخامسة من سورة الحشر داعمة لهذا التّوجّه: " وما قَطَعْتُمْ مِنْ لَتِنَة أو ترَكْتُموها قَائِمَةً على أُصُولِها فبإذنِ الله ولِيُخْزِيَ الفاسِقين."(الحشر 5:59)

## 2- الديمغرافيا (النسيج السكاني)

قدّم فنسنك (A. Wensinck) بعض المعلومات المختصرة حول النّسيج السكّاني في يثرب مشيرًا إلى أنّه يتكوّن من اليهود الذين قدموا في فترات مُتتالية إلى شمال الحجاز ومِن بُطون عربيّة تعود بجذورها إلى العماليق، ومن ثمّة فإنّ سكّان يثرب يتكوّنون من هذيْن العنصريْن إلى حدود الهجرة الكبيرة من الجنوب إثر انهيار سدّ مأرب. ويؤكّد فنسنك(A. Wensinck) أنّ أهمّ تغيير طَرَأ على يثرب حينها تمثّل في نزول بني قيلة وجوارهم لِلْيهود4.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Hirchfeld, Essai sur l'histoire des Juifs de Medina, p183.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.J Kister, The Market of the Prophet, *Journal of the Economic and Social History of the Orient* London, 1962,( Pp 272-276).

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن هشام، السيرة النّبويّة، ج3، ص 144. / الواقدي، المغازي، ج1، ص  $^{2}$ 2. /أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، ج3، ص 180. /أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، ج6، ص 158. /الحافظ يوسف بن البر النمري الدّرر في اختصار المغازي والسّير، ص 146.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p 24.

ومن المفيد التّذكير في هذا الصّدد أنّ ولفنسون (I.Welfenson) ونيوبي (G.D.Newby) قد فصّلاً القوْل في تاريخيّة نزول اليهود بيثرب واتّبعوا طرائق في تمحيص الأخبار قصد التّمييز بين التّاريخي و" الميتاتاريخيّ " في القصص والأخبار التي أرّخت لِهذا النّزول1.

ولم يكن عدد بني قيلة الذين نزلوا بيثرب كبيرًا، ويصرّح فنسنك (A.Wensinck) أنّ اليهود استمرّوا أغلبيّة وتعامَلوا مع هذا الوضع الجديد فعَقَدُوا مع الوافِدين معاهدات، وعاشوا معهم سلام، إلا أنّ هذا الوضع قد اضطرّهم إلى أن يلْعَبوا دور الحَاكم2. ولكنّه لم يقدِّم حُجَجًا تبيّن طبيعة هذه المعاهدات وإنّما ساق هذا الاستنتاج على سبيل ما يستدعيه الواقع والمنطق. وفي المقابل نراه قد بذَلَ جهدًا غير قليل في الاستدلال على الحجم السّكّانيّ لليهود في يثرب، وكان ذلك بالعودة إلى المصادر الإسلاميّة الأولى التي أرّخت لسيرة محمّد وإلى الآراء الاستشراقيّة في هذا الباب. وقد انْطوَت هذه المصادر على روايات عديدة اتصلت بأحداث مهمة في مسار الصرّراع بين محمّد و اليهود، مثلما تضمّنت معلومات مفيدة عن عدد اليهود في بثر ب قبل الدّعوة. من ذلك أنّ بني النّضير قد غادرُ وإ ديار هم في موكب مهيب تاركِين وراءهم ترسانة تتكوّن من خمسمائة دِرْع وخمسين خوذة وثلاثة ألاف وأربعمائة سيف<sup>3</sup>، أمّا بنو قريظة فقد عثر المسلمون في حصونهم بعد أن تمّت تصفية مقاتلتهم وسبى نسائهم وذراريهم، على ثلاثين درْعًا وألف رمْح وألف وخمسمائة ترْسِ4. ومن الرّوايات الدّالة في هذا السّياق تلك التي نصّت على أنّ عبد الله بن أبي تحدّث عن توفّر بني قينقاع على سبعمائة وخمسين مقاتلاً مُجَهِّزًا. 5 ويخلص فنسنك (A.Wensinck) إلى أنّه" إذا أخذنا بعين الاعتبار، وبالإضافة إلى ما تقدّم ذكره، العدد المهمّ لليهود الذين يعيشون في المدينة وينتمون إلى هذه البطون أو إلى غيرها يجب أن يكون عدد اليهود الرّجال أكثر من ألْفي 2000 رجل وأنّ عدد اليهود الاجماليّ نحو عشرة آلاف 10000 ساكن." 6

-

<sup>1</sup> انظر الفصل الأول من هذا الباب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, p 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5 5</sup> Ibid, p 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> « If one considers that, in additions, a considerable numbers of the Jews living in the town belonged to neither of these three clans, the adult male population must have been more than 2000 men, or approximately 10,000 altogether. » Ibid, p 28.

وتُقِيمُ هذه الرّوايات حسب فنسنك (A. Wensinck) الدّليل على أنّ اليهود كانوا أغلبيّة في المدينة قبل قدوم محمّد، غير أنّه يبدي تحفّظًا إزاء الرّواية التي اعتمد عليْها في تقدير عَدَد اليهود. ويفترض أنّ " كتب السّيرة تنزع نحو تصوير اليهود على أنّهم أقوياء لِتُبَيّن أن مشيئة الله تقْهَر أيّ مشيئة "1.

وانتهج بركات (A. Barakat) نهج فنسنك (A. Wensinck) في البحث عن عدد السّكان اليهود في المدينة قبل الدّعوة واعتمد المتن نفسه وهو كتب التّاريخ والسّيرة، وتوصّل عبر تمشّ منطقيّ إلى أنّ عددهم يجب أن يكونَ بين ستّة وثلاثين ألفًا وأربعين ألفًا. وقد جاء استدلاله على هذا العدد في إطار الاحتجاج على أنّ دستور المدينة كان بين محمّد ومن تبقّى من اليهود بعد تصفية بني قريظة، فمثل هذا العدد حسب رأي بركات(B.Ahmad) كان كافيًا حتّى يهتمّ بهم محمّد.

ولئن عد بركات (B.Ahmad) أمر تحديد عدَد سكّان يثرب من اليهود زمن الهجرة أمرًا صعبَ المنال لأنّ الباحث لا يمتلك بيانات سكانيّة دالّة تسمح بضبط عدد دقيق لهم، فإنّه يذهب إلى أنّ ابن السحاق (تـ 151هـ) ومؤرّخي السّيرة قدّموا مُعْطَيَات عمَليّة من شأنها أن تبنيَ فكرة تقريبيّة عن عدد اليهود<sup>3</sup>.

وإذا قارنًا بين عَدَدِ اليهود مثلما قدّره فنسنك (A. Wensinck) وعددهم حسب بركات (A. Brakat) فلأحظ فرقا شاسِعًا، ويعود ذلك إلى أنّ درس بركات للمدينة كان محكومًا بالمصادرة التي حاول الإقناع بها حول تاريخ دستور المدينة، ولعلّ ما يدعم الاحتراز على تقدير بركات (A. Brakat) إلى أن الرّوايات التي تحدّثت عن اليهود تتضمّن مبالغات حقيقية حوْل كثرة عددهم وعظم ثروتهم. ولم يكن ذلك إلّا لإبراز انتصار المشيئة الإلهية.

ومهما يكن من أمر فإنّ القول إنّ اليهود كانوا أغلبيّة في يثرب أمر تؤكّده الوقائع، بيْد أنّهم عددَهم لا يمكن أنْ يصِل إلى أربعين ألف يهوديًّ كما يدّعي بركات (B. Ahmad). ولا يعني الباحث في هذا الصّدد تحديد عدد دقيق لليهود في يثرب وإنّما الوقوف على أحد مظاهر فوّتهم قُبيْل الهجرة.

95

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Traditions tends to depict the Jews as being powerful to demonstrate that the cause of Allah overcomes all opposition » Ibid, p 28.

 $<sup>^{2}</sup>$  بركات أحمد، محمد واليهود، ص  $^{86}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص 85.

#### انقلاب موازین القوی

تتمثل المصادر الرّئيسيّة التي اعتمدها المستشرقون في استجلاء طبيعة العلاقة بين اليهود وبني قيلة في ما كتبه السمهودي (تـ 911هـ) وأبو الفرج الإصفهاني (تـ 356هـ). لم يغفل واط ( .M وبني قيلة في ما كتبه السمهودي (تـ 911هـ) وأبو الفرج الإصفهاني (تـ 356هـ). لم يغفل واط ( .M ولا Watt عن بيان وضع اليهود إبّان الهجرة، فساق مجموعة من الملاحظات حوّل هذا الموضوع. ورغم إيجازه، فإنّنا لا نعدم تكوين صورة واضحة عن التّحوّلات التي حدثت قبل الهجرة في طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود.

يذهب واط (M. Watt) إلى أنّ السلطة السيّاسيّة في المدينة كانت بِيدِ اليهود، واحتجّ على ذلك بقصة الفطيون. ورغم أنّه لم يفصل القول فيها، فقد رجّح أنّ سبب نجاح تمرّد مالك بن عجلان يعود إلى أنّ اليهود صاروا ضعفاء نتيجة التّدخُّلات الخارجيّة. ولئن أكّد واط (M. Watt) أنّ المصادر لا تتوفّر على أدلّة تبيّن لنا سيادة الأوس والخزرج فإنّه بدا واثقًا من أنّ جزْءًا من الخزرج بل معظمهم قد تنصَّل من كلّ تبعيّة لليهود، والأمر ينطبق على عدد مهم من الأوس. ويستنتج واط (M.Watt) أنّ بني قيلة استؤلَوْا على الأطام وصارُوا بمرور الزّمن الجهة الأقوى في يثرب 1.

إذا كانت القبائل العربيّة القديمة قداصطفّت تبعًا إلى هذا التّغيّر في موازين القوى إلى جانب بني قيلة من طريق الحلف متحرّرين من اليهود، فإنّ المجموعات اليهوديّة الصغرى التي ذكرها السّمهوديّ (تـ 911هـ) لم تعد لها قيمة سياسيّة حتى أنّ أسماءها لا تظهر في المصادر الأصليّة المؤرّخة لسيرة محمّد. ويذكر دستور المدينة هذه الجماعات بصورة غامضة فهي مثلاً " يهود الحارثة "2.

أمّا نيوبي (G.D. Newby) فقد تعرّض، وهو يدرس اليهود في اليمن، إلى دور الصرّراع الفارسي البيزنطيّ في رسم ملامح المشهد السّياسيّ في الجزيرة العربيّة، وقدّم آراء مهمّة حول العلاقات بين البين والحجاز. ولئن قدّم هيرشفيلد (H. Hirschfeld) عرضًا مفيدًا لهذه العلاقة، فإنّ ولفنسون (1. اليمن والحجاز. ولئن قدّم هيرشفيلد (B. Amad) قد فصلاً القول فيها وما طرأ عليها من تغيير وانتهيا إلى نتائج دالّة تساعد على فهم الوضعيّة التي كانت عليها يثرب قبل الطارئ الجديد الذي حلّ بها؛ وهو الإسلام.

<sup>1</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، صص 294-295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، صص 296-297.

يسوق ولفنسون (I.Welfenson) خبرًا من الأغاني يبيّن أنّ الأوس والخزرج قد نزلاً في أماكن غير خصبة، فعاشوا في ضِيق من أمرهم أ. ولمّا كان اليهود يمتلكون الأطام ويتحكمون في دواليب الاقتصاد في يثرب فلاحة وحرفًا وتجارة، لم يكن بإمكان بني قيلة إلاّ العمل في الزّراعة مع اليهود أو مشاركتهم في قوافلهم النّجاريّة أ. ويعرض ولفنسون (Welfenson) خبريْن آخرين لا يقلان قيمة عن الأوّل، وردا في كتاب السّمهوديّ (تـ 911هم) "خلاصة الوفاع" أحدهما محصلته أنّ العلاقة بين اليهود وبني قيلة تغيرت. فبعد أن كانت مبنيّة على قواعد الجوار والحلّف بما يضمن التّعايش السّلميّ، تنمّر الأوس والخزرج لِمَا لَمِسُوا في أنفسهم من قوّة العدد، فما كان من اليهود إلاّ أن قطعوا أسباب تواصلهم مع جيرانهم وتسلّطوا عليْهم حتى ظهر مالك بن عجلان أمّا الثّاني فكشف عن السبب الذي دفع مالكًا إلى قتل الفطيون، فالملك اليهودي فرض على جيرانه العرب حق التمتّع باللّيلة الأولى. ولمّا تعلّق الأمر بأخت مالك بن عجلان تنكّر له في زيّ إمرأة وقتله أ.

اكتفى ولفنسون (I.Welfenson) بالصمت في ما يخص الخبر الأوّل في حين نقد الثاني معوّلاً على حجّنَيْن، إحداهما " أنّ السمهودي (تـ 911هه) وأمثاله لم يكن عندهم إلمام بحياة العرب في الجاهليّة بل كانوا يعتبرونهم متوجّشين وهمجيّين لا يعرفون من النّظم الاجتماعيّة شيئًا ولا يفهمون من الآداب قليلاً ولا كثيرًا "5. وعدّ ولفنسون (I.Welfenson) هذا الخبر طعنًا في القبائل العربيّة وما دَأَبَت عليه من تقديس لِقِيم الشّرف، كما رأى أنّ ما نُسب إلى اليهود من تسلّط وهنّك للأعراض، يتنافى مع ما يدعو إليه دينهم السمّاوي من قِيمٍ تنفّر من الرّذيلة 6. وتتمثل الحجّة الثّانية، التي تقيم الدّليل على تهافت الخبر المتعلّق بالفطيون ومالك بن عجلان، في أنّ الطّبري (تـ 310هـ) رواه عن طسم وجديس ممّا يدلّ على أنّها مجرّد خرافة من الخرافات التي ذاعت بيْن أُمَمِ الشرق وقصصهم وتواريخهم 7.

وللباحث أن يعترض على نقد ولفنسون (I. Welfenson) لِهذا الخبر لِمَا فيه من انتقائيّة لأنّ اليهود في التّاريخ لم يكونوا مُنَزَّ هين عن ارتكاب ما يخالِف كُتُبَهم المُقدَّسة، مثلما أنّ سلوك العرب لم يكن دائما مُتَطَابِقًا مع ما يروِّجونه عن أنفسهم من قِيَم نبيلة. وتحفظ لَنَا كُتُبُ السّيرة مثلاً بعض الأخبار عن غدرهم. ولعلّ المثال الأبرز خبر قتل كعب بن الأشرف فقد أُخِذَ غِيلَةً من أخ له في

العلمية، ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص6. راجع كذلك أبا الفرج الإصفهاني، الأغاني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2002، ج1، ص12.

<sup>2</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 55.

 $<sup>^{3}</sup>$  نفسه، ص 55.

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه ص  $^{6}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص56.

<sup>6</sup> نفسه، ص56.

 $<sup>^{7}</sup>$  نفسه، ص 57.

الرّضاعة أ. صحيح أنّ الحَمِيَّة الدّينيّة قد جاءت بضروب من العنف مثل التّصفية والاغتيال لم يتعوّد عليه العرب بهذه الطريقة. لكتّنا، مع ذلك، لا نَعْدَم وجود أخبار أخرى تتّصل بأحوال العرب قبل الإسلام تكشف عن سلوكات "دنيئة "2. وحين نُقلِّب النظر في حجّة ولفنسون (I.Welfenson) الثانية في إنكاره لقصّة الفَطيُّون ومُلْكه بالعودة إلى سند الطّبريّ (تـ 310هـ) ودلالته نقف على أنّها لا تستوّفي حقيقة علاقة العرب بالمُلْك، ذلك أن خبرًا آخر يذكر أنّ العرب ضفروا الخزر لابن أبي ليتوّجوه ملكًا عليهم أن فضلاً عن أنّ كلمة ملِك جاءت في بعض كتب المؤرِّ خين لسيرة محمّد بمعنى صاحب السلطة ولم تكن تتصل بالمنظومة الملكيّة مثلما نشأت في بلاد فارس على سبيل المثال. وربّما يكون هذا الخبر غير دقيق لأنّ ابن أبي على وجاهته في يثرب، لم يكن حاسمًا في معركة بعاث.

على أنّ التظنّن على استدلال ولفنسون (I. Welfenson) لا يجب أن يُفْهَمَ منه أنّ قصّة الفطيون صحيحة، ولكن حسبها أنّها تنطوي على قاع تاريخيّ يمكن أن يكون متساوقًا مع ما أكّدناه من تفوّق اليهود اقتصاديًّا وسياسيًّا.

لم يطمئن ولفنسون (Welfenson) للخبر الذي ببيَّن دوْر مالك بن عجلان في قلْب موازين القوى في يثرب لِصالح بني قِيلة. ويذكر الخبر أنّ مالكًا قد قصد أبا جُبَيْلة الغسّاني ملك غسّان وشكّا له ما يعانيه قومه من شظف العيش فهدًا من روعه مذكّرًا إيّاه أنّ العرب ما نزلوا على قوْم إلا غلبوهم على أمرهم، ثمّ دبّر لليهود مكيدة انتهت بقتل سادتهم فاستكانوا وذلّوا 4. ويعود عدم اطمئنان ولفنسون (Welfenson) لهذ الخبر إلى أنّ اليهود لم يكونوا على هذه الدّرجة الكبيرة من السنداجة حتّى يتم استدراجهم وقتلهم، إضافة إلى أنّ علاقتهم غير العدائية بسائر القبائل العربيّة المجاورة كانت تسمح لهم بردّ الفعل. وتكشف الوقائع التّاريخيّة عن زيف هذا الخبر فمُلوك غسّان من جَفْنة وآخر ملوكها هو جُبَيْلة بن الأيهم، وليس ثمّة من داعٍ أن يولّي الرّومان ملكيْن هما الحارث بن الأعرج وأبو جبيلة من غير جفنة. مثل هذه الحجّة جعلت ولفنسون (Welfenson) يرجّح أن يكون جُبَيْلة، إذا صحّت الرّواية، قاندًا تمّ تكليفه بمهمّة منازلة اليهود أو أن يكون الأوس الخزرج قد سَعَوْا إلى عقْد تحالفات الخرى تجعلهم في غِنًى عن حِلْفهم مع اليهود أملاً في الخروج من ربْقتِهمْ، ومن ثمّة الارتقاء بوضعهم أخرى تجعلهم في غِنًى عن حِلْفهم مع اليهود أملاً في الخروج من ربْقتِهمْ، ومن ثمّة الارتقاء بوضعهم الجديدة المتسرة لا سيّما أنّهم قد استأنسوا بيثرب بعد أن استقرّوا بها. وربّما عدُّوا هذه التحالفات الجديدة

انظر الفصل الثآلث من الباب الثآلث فقد تناول مسألة الاغتيال بالتّفصيل.  $^{1}$ 

راجع هشام بن محمّد بن السّائب الكلبيّ، مثالب العرب، تحقيق أمجد حسن سيّد أحمد، جامعة بنجاب  $^2$  لاهور، طد، 1977. (انظر مثلا باب اللّطة صص 36-36، وباب البغائيّين والمُخَنّثين، صص 36-42.)

<sup>.</sup> انظر عبد الملك بن ُهشام، السيرة النّبويّة، ج3، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص57.

سندًا لهم إذا ما دارت رحى الحرب بينهم وبين اليهود. ولمّا كان ملوك غسّان على رأس حركة النّضال التي تقود النّصرانيّة ضدّ اليهوديّة في هذه المنطقة، فإنّه من المقبول منطقيًّا أن يقبلوا الحلف مع بني قيلة ويسعَوْا إليه. ويذهب ولفنسون (I.Welfenson) إلى أنّ هذه العلاقة بين غسّان وبني قيلة لا يجب أن يُفْهَم منها الدّعم العسكريّ وإنّما التزام بعدم تعرّض غسان لتجارة البطون اليثربيّة في سوريا1، مثلما يؤكّد أنّ النّظر إلى قصنة الفطيّون على أنّها مختلقة يعود أيضًا إلى انعدام الصلة بينها وبين معركة بُعاث ذلك أنّ اليهود "كانوا متمتّعين بعد هذه المعركة بمزار عِهم وأطامهم وأموالهم كاملة غير منقوصة"2.

ويُعدّ رأي جراتز (Graetz)، في موضوع التّغيير الذي طرأ على العلاقة بين اليهود وبني قيلة، مهمًّا. فقد وَصلَ بين ظهور عداوة الأوس والخزرج وبين نكبة اليهود في اليمن، إذ ليس من المقبول في اعتقاده أن يتمّ الاعتداء على اليهود في الحجاز في العصر الذي حكم فيه ملوك متعصّبون لليهوديّة في اليمن "3. ويدْعَم ولفنسون (I.Welfenson) رأي جراتز (Graetz) استنادا إلى بعض مؤرّخي العرب" فالحجاز الشّماليّة كانت في شبه تبعيّة لليمن في عصر وجود حمير متهوّدة، وأنّ واحدًا من الأسرة المالكة في اليمن كان يشرف على شؤون الطّوانف المختلفة في شمال الحجاز "4. وفي السّياق نفسه يقول بركات (B. Ahmad) " يقول ابن خرْدَاذبه (311هـ/ 911م) أنّ مُرْزُبان البادية عين عامِلا على المدينة وكان يَجْبي الخراج. ويستطرد هذا المصدر قائلا إنّ بني قريظة وبني عين عامِلا على المدينة وكان يَجْبي الخراج. ويستطرد هذا المصدر قائلا إنّ بني قريظة وبني النّصير كانوا ملوكًا عُينوا لِجَمْع الخراج من الأوس والخزرج"5. ويعزّز بركات (B. Ahmad) موقفه بما أشار إليه ياقوت الحمويّ (626 هـ/1225م) من أنّ قريظة والنّضير كانوا ملوكًا في المدينة يجمعون الخراج من الأوس والخزرج. ويستنتج ألتهايم (Altheim) أنّ هذا الوضع كان يمكن أن يتواصلً لو الخراج من الأوس والخزرج. ويستنتج ألتهايم (Altheim) أنّ هذا الوضع كان يمكن أن يتواصلً لو حافظت القبائل اليهوديّة على سيْطَرَتِها6.

جملة الأمر أنّ التّحوُّل في ميزان القوى لِصالح بني قيلة الذي حدث في يثرب قُبيل الدّعوة يعود الى عوامل داخلية تتمثّل في تزايد نفوذ بني قيلة داخل فضاء بدؤوا يجيطون بأسراره ويطْمَحُون فيه أن يكونوا أصحاب اليد الطّولى خاصة أنّهم بقَوْا على الهامش لِقِلَّة خصوبة أراضيهم، مثلما تتجلّى هذه العوامل في الصرّاع بيْن اليهود أنفسهم. ويُفَسَّرُ هذا التّحوّل أيضًا بِعَوَامِلَ خارجيّة تُتَفَهَم في

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>1</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 61.

 $<sup>^{3}</sup>$  نفسه، ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> بركات أحمد، محمّد واليهود، ص 87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بركات أحمد، ص68.

 $<sup>^{6}</sup>$  نفسه، ص $^{6}$ .

سياق إقليميّ موسوم بالصراع بين النصرانية واليهوديّة، وربّما كان لِدولة غسّان دوْر حاسم في ما حدث في يثرب من نقلة نوعيّة في العلاقة بين اليهود وجيرانهم العرب نظرًا إلى أنّ الدّولة الرّومانيّة ما انفكّت تدعم من يقف ضدّ الفرس وحلفائهم في الجزيرة العربيّة، لذلك نراها تعزّز صفوف الحبشة في صراعها مع يهود اليمن إذ أرسلت أسطولها البحريّ لِدعم حلفائها وشدّ أزْرهِم. ولم يَقْت نويبي (G.D. Newby) وهو يدرس حضور اليهود في اليمن تفصيل القول في هذه المسألة، وقدّم في هذا الصدد آراء مُهمّة حول العلاقة بين اليمن والحجاز، وقد سبَق أن أشرنا في الفصل الأوّل من هذا الباب إلى هذا الموضوع. ونبّه نيوبي(G.D.Newby) أيضًا إلى أنّ محمّدًا كان واعيًا بطبيعة هذا الصرّاع إذ وضع دعوته في هذا الأفق منذ الصّدمة الأولى التي لقيها في مسقط رأسه والصدّ الذي واجهّه به بنو أمّه أ.

يُسْهم هذا الاختبار لانقلاب موازين القوى لِصالح الأوس والخزرج في تكوين صورة تقريبيّة عن الأوضاع في يثرب قبل الدّعوة. وتزداد هذه الصّورة وضوحًا حين نعلم ما نَتَج عن معركة بُعاث من هشاشة في العلاقات بين المجموعات المختلِفة في يثرب حتّى أنّ الحياة بَدَت فيها عسيرة ². وقد جعلت العداوة الدفينة بين الأوس والخزرج من إمكان العودة إلى القتال أمرا مُتَوقعًا دائمًا، إضافة إلى استمرار حِقْد بني قيلة وخاصّة الخزرج على اليهود لأسباب اقتصاديّة وانتشار فكرة المخلّص في الحجاز ورُسوخ حلم الوحدة في الدّهنيّة العربيّة القرشيّة منذ قُصنيْ بن كلاب³، كلّها كانت عوامل مساعدة على أن يكون حلْم محمّد مُمْكنًا في يثرب. والواقع أنّ الأحداث قد تواترت في مكّة بشكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D.G. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 78

أكّد نيوبي وعي محمّد بموازين القوى في زمنه، ذلك أنّه اختار المّحور الحبشيّ مّستّغلاّ طمع الحبشّة في موطن قدم في بلاد العرب التي خسروها، ولمّا كانت مكّة قد التزمت الحياد في الصّراع الفارسيّ البيزنطيّ داخل أرض العرب حفاظًا على تجارتها مع اليهود وفارس فإنّ الحبشة كانت على استعداد تامّ لتقديم العوْن لأعدائها.

Ibid, p 79. ولم تكن الأوضاع مجهولة في يثرب بالنسبة إلى مُحَمّد لا سيّما بعد بيْعتة العقبة الثاّنية بيعة الحرب. فقد تمكّن محمّد من الاستفادة من مجهودات مبعوثه مصعب بن عمير. صحيح أنّ المصادر لا تذكر إلاّ أنشطته الدّعويّة المكلّلة بالنّجاح، لكن للمرء أن يفترض أنّ محمّدًا قد أحاط علمًا بالأوضاع المتوتّرة في يثرب وحالة العداء المستحكمة بين الفرقاء، واستوعب جزءًا مهمًّا من طبيعة الحياة الدّينيّة بها. ونضيف أنّه من غير المعقول أن يخاطر النّبيّ ويقبل مهمّة التّحكيم في يثرب وهو يجهل الأوضاع بها. ولا ريْب أنّ سفره في النّجارة قد مكّنه من التّعرّف إلى أوضاع القومة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أضحت الحياة في يثرب بعد يوم بعاث لا تُطاق ومثل ذلك أرضية ملائمة لقبول محمد حكمًا. حتى أنّ عائشة قالت مثمنة لهذا اليوم: "كان يوم بُعاث يومًا قدّمه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم في دخولهم في الإسلام، فقدم رسول الله صلى الله عليه وسلّم وقد افترق ملؤهم (كذا) وقتل سراتهم." انظر، علي بن عبد الله السّمهوديّ، وفاء الوفاء، دار الكتب العلمية، بيروت 1998، ط 1، ج 1، ص 173. وحول يوم بعاث راجع الملحق الذي أثبته ناصر الدين الأسد، ضمن قيس بن الخطيم: الديوان، تحقيق ناصر الدين الأسد، دار صادر، بيروت، دت، صص 253-260.

<sup>3</sup> انظر سيّد قمني، الحزب الهامشيّ وتأسيس الدّولة الإسلامييّة، مكتبة مدبولي، مصر، ط4، 1996م، صص 15-

جعل محمّدًا يفقد الأمل في بني قومه ويفكّر في توجِيه بوْصلته إلى موْطن بنِي قيلة فكانت بيْعتَا العقبة الأولى والثّانية فاتحة لِتحقيق طموحات محمّد. وقد تطابقت هذه الطّموحات مع ما كان ينشُدُه العرب.

#### خاتمة الفصل

لقد احتل اليهود بيثرب المناطق الخصبة، وتمكّنوا بفضل المهارات التي استقامت لهم في موطنهم الأصليّ وفي بلاد العرب النّبطيّة من استصلاح أراضي مدينتهم ممّا مكّنهم من تحصيل ثروة فلاحيّة كبيرة، وقد ألجأت هذه الثّروة اليهود إلى بناء الأطام وإنشاء الأسواق للتّخزين والتّرويج. وإذا كان بنو قريظة والنّضير قد اختصّوا بالزّراعة، فإنّ بني قينقاع كان لهم شأن آخر فقد برَعُوا في الصّياغة وبعض الحرف الأخرى مثل صناعة الأسلحة. ومن ثمّ فإنّ الفلاحة والنّشاط الحِرَفِيّ والنّجاريّ مثل ثقل اليهود الاقتصاديّ، ممّا أفرز سلطانًا سياسيًّا جعل كلمتهم نافذة. وأسهمت الأوضاع الاقليميّة في دعم هذه المكانة السّياسيّة.

غير أنّ هذه المكانة قد تزعزعت منذ أن تمكّن بنو قيلة بعد فترة غير قليلة من نزولهم. وقد استفاد هؤلاء من خبرة اليهود في الزّراعة، وحاكوهم في بناء الأطام، وأسْهَموا في النّجارة حتّى صارُوا جزءًا مهمًّا في البناء الاقتصاديّ لِيثرب. وقد بلغ هذا التّمكّن درجة كبيرة بانقلاب الأوضاع الإقليميّة حين سيطر البيزنطيّون على شمال الحجاز، وأمسو ايخطّطون بوساطة ممثليهم في تخوم الجزيرة لِضرْب اليهود. وفعلاً انتهى الأمر باليهود إلى الاستكانة والذلّ، وباتُوا في معركة بعاث مجرّد حلفاء للحيّين، غير أنّ هذا التراجع لا يعني انهيارهم بوصفهم قوّة اقتصاديّة إذ تذكّر المصادر المؤرّخة لسيرة محمّد أنّهم ما انفكّوا يمتلكون الثّروة وأسباب تحصيلها.

هكذا أضحى الوضع في يثرب قبل الهجرة موسومًا بالتّوتّر، فالأوس والخزرج أنهكتهما الحرب. أمّا اليهود فقد تفرّقت كلمتهم. وإذا صحّ افتراضنا أنّ محمّدًا كان عارفًا بالأوضاع في يثرب ومطّلعا على اليهوديّة، وإن بشكّل غير دقيق، فإنّ انخراطه في اتّفاق مع الأوس والخزرج كان عمليّة واعِية.

وبغض النّظر عن متانة الحجج التي قدّمها المستشرقون الذين تناولنا آراءهم في مسألة موازين القوى في يثرب قبل الدّعوة، فإنّ الهدف المُشْتَرك بينهم هو بيان خصوصيّة الظّرفيّة التي انتظمت العلاقة بين محمد واليهود بما من شأنه أن يساعدَ الباحث على فهم مسار هذه العلاقة التي انتهت بشكل دراميّ. ورغم ما في قراءة المستشرقين من مبالغة في تقدير قوّة اليهود، فإنّنا لا نعدم فيها وجود ملاحظات مثمرة تنير ما هو مُعْتِم في تبيّن العوامل الموضوعيّة التي دفعت بمحمّد لاختيار يثرب قبلة جديدة لِدعوته وحملَتْه على طرْد بعضهم وتصفية البعض الآخر.

#### خاتمة الباب الأول

إنّ ما عرضنا من مباحثِ المستشرقين في مسألة حضور اليهود في بلاد العرب قبل الهجرة أفضى إلى أنّ نزولهم باليمن أو بشمال الحجاز كان منذ فترة مُبكّرة، وقد اعتمد أصحاب هذه المباحث وخاصة نيوبي (G.D. Newby) على النّصوص اليهوديّة المنحولة في تدبّر المرويات الإسلاميّة والقصيص الكتابيّ المتعلّق بالموضوع المدروس، مثلمًا عوّلُوا على بعض النّقائش والنّصوص القديمة. وفي هذا الصدد جاءت بحوث روبن (C. Robin) وهويلند (R. Hoyland) مفيدة بمعالجتهما القديمة. وفي هذا الباب. وكان لهذه المباحث الفضل في تجاوز الفراغ النّاتِج عن صمّت المصادر اليهوديّة عن حضور اليهود في بلاد العرب، وفي إماطة اللّثام عن طبيعة العلاقة بين المكوّن اليهوديّ في يثرب والدّولة الحميريّة المُتهوّدة. ورغم ما في التّأويلات التي نطقت بها مثل هذه المباحث من شطَطٍ، فإنّها تبقى مقبولة حتّى إنّه بإمكان الباحث أن يتبنّى مقالة الحضور العريق لليهود في بلاد العرب بما في ذلك شمال الحجاز، ذلك أنّ النّقائش والأحافير، إضافة إلى النّصوص التّاريخيّة تقيم الدّليل على أنّ اليهود ألِفُوا بلاد العرب منذ أزمنة بعيدة. ولا غرّو في ذلك، فالعلاقات بين بلاد العرب جنوبًا وشمالاً لم تكن معزولة عمّا يحدث من صراع بين القوى الإقليميّة ولم تكن خارج الفضاء النّجاريّ في المنطقة، بل كانت مُنخرطة في هذا الوضع انخراطً بيّنًا.

ومثلت مقالة الحضور المُبكِّر لليهود في شمال الحجاز فاتحة لدرس علاقتهم مع جيرانهم العرب وتدبُّر طبيعة اليهوديّة التي دان بها اليهود في هذه المنطقة وعلاقتها بالمراكز الرّسميّة لهذه الديانة.

ولئن كان المستشرقون أمثال فنسنك (A. Wensinck) وولفنسون (I. Welfenson) وفيرستون (R.Firestone) ومن دار في دائرتهم قد أدركوا أنّ اليهود قد اندمجُوا في النّسيج الدّيمغرافيّ والثّقافيّ والثّقافيّ والاقتصاديّ والدّينيّ في يثرب، فإنّ آراءهم لم تكن واحدة حول طبيعة اليهوديّة، فنيوبي (G.D.Newby) قد عدّها يهوديّة ربانيّة مخصوصة مجتذرة في أدبيات سفر أخنوخ وتصوّف المركابا(merkaba) في حين يذهب فيرستون (R.Firestone) إلى أنّها تعبيرة يهوديّة نشأت في فضاء حرّ . وقد رأينا أنّ درس نيوبي (G.D. Newby) ومعزوز (H. Mazuz) للمسألة بالعودة إلى الأدبيّات الرّبانيّة لا سيّما المنحولة منها أفضى إلى أنّ اليهوديّة في يثرب كانت ربّانيّة في وجْه من وجودهها. ولكننا لا يمكن نفي وجود يهوديّة ذات نزعة قرّائيّة (karaite Judaism) مثّلت أحد مراجع محمّد في جداله مع اليهود. والواقع أنّ وجاهة هذا الرّأي تعود إلى الإشارات التي قدّمها (Goitein)

ولعلنا نلفي في التماثل بين التهم التي وجهها محمد إلى اليهود والتهم التي وجهتها الطّائفة القرّائية إلى الفرّيسيّين أو التهم التي كالها القرائيّون في القرنيْن الحادي عشر والثاني عشر إلى اليهود الرّبانيّين، حجّة على ما تقدّم ذكره.

أمّا في ما يتعلّق باندماج اليهود في المنظومة القيميّة العربيّة في يثرب فإنّنا لا نقول بانفصالهم عن هذه المنظومة في مستوى الشّجاعة ومعاني الفتوّة مثلما قال هيرشفيلد (H. Hirschfeld) وإنّما نرى أنّ اليهود اندمجُوا في الثّقافة المحلّية ولكن في لحظات الأزمة تتجلّى تركيبتهم الذّهنيّة العميقة بوصفهم جماعة وظيفيّة مستقلّة عن محيطها. ولعلّ استسلامهم ونزولهم عند حُكْمِ محمّد في المعارك المختلفة من الأدلّة على أنّهم حين تكون المسألة مصيريّة يعودون إلى عقليّتهم التّجاريّة المسالِمة مقترنة بالإحساس بأنهم في أرض غير أرضهم؛ في المنفى.

تكشف جملة الأخبار المتعلّقة باليهود في تلك الفترة وقصائد الشّعر المنسوبة إلى بعضهم عن ارتباك في تحديد صورة اليهود. فأغلب الشّعراء اليهود الذين ورد جزْء من مُنجَزِهم الشّعريّ في المصادر الإسلاميّة، هم من ناحية ينتمون إلى اليهوديّة ومن ناحية أخرى لا تنمّ قصائدهم عن دلالة لهذا الانتماء. ويتجلّى الارتباك في نحت صورة اليهود في كونهم شجعانًا لكنّهم يستسلمون بسرعة، وهم من ناحية أخرى يسكنهم الرّعب والخوف وفي الأن ذاته يفضلون الموت ذبْحًا على أن يتركوا دينهم.

إنّ الاستنتاج الذي نراه مقبولاً أنّ يهود يثرب انخرطُوا في المنظومة الاجتماعيّة والاقتصاديّة والثقافيّة، إلاّ أنّ ذلك لم يكن بشكل تامّ، ذلك أنّهم حافظُوا على خصوصيّتهم في المجالات المختلفة. وتتبدّى هذه الخصوصيّة أكثر في الدّين. وقد تفطّن ولفنسون (I. Welfenson) إلى هذه النّقطة.

على أنّ مقالة الاندماج وتحديد طبيعة اليهوديّة لا يمكن تفهّمها بمعزل عن التّحوّلات التي شهدها اليهود قبل الهجرة. وقد تدبّرنا هذه المسألة من خلال جمْع ما ورد متفرّقًا في مباحث المستشرقِين. ومُجملُها أنّ اليهود قد كانت لهم اليد الطّولى في يثرب، ثمّ دارت الدّائرة عليهم. فموقعهم الجغرافيّ المُمَيَّز وما ورثُوه من تقنيّات زراعيّة من بلاد العرب النّبطيّة إضافة إلى استفادتهم من جيرانهم العرب القدامي والوافدِين في الفلاحة قد جعل منهم قادِرين على استصلاح الأرض وبلوغ درجة كبيرة من الازدهار الفلاحيّ. ويظهر تفوّقهم الاقتصاديّ أيضًا في إتقانهم لحِرَفٍ لم ينبغ فيها غيرهم مثل الصياغة وصناعة الأسلحة. ومثل هذه الكفاءات المختلفة مكّنتهم من ثروة أحوجتهم إلى بناء الأطام والحصون. وإذا أخذنا بعين الاعتبار أنّ اليهود في يثرب كانُوا عنصرًا فاعلاً في الصّراع

الفارسيّ البيزنطيّ في الجزيرة العربيّة من خلال صلتهم بالدّولة الحميريّة والدّولة الفارسيّة تفهّمنا الهيمنة السّياسيّة التي ترجمتها الرّواية العربيّة من خلال قصنة الفطيون على ما فيها من مُبالغات.

لكنّ اليهود تراجعوا سياسيًّا منذ حادثة أبي جُبَيْلة، فانكفؤوا إلى حصونهم واستمرّوا حلفاء للحيّين؛ الأوس والخزرج، واصطفّوا حين دارت رحى الحرب مع بني قيلة كلاً مع حليفه. فَحَاربت النّضير وقريظة مع الأوس، وقاتلت قينقاع مع الأوس. وقد كشفت معركة بُعاث المعركة الفيصل عن عداء الخزرج لليهود.

وإذا سلّمنا باطّلاع محمّد منذ بيعتي العقبة على الأوضاع السّياسيّة والاقتصادية والدّينيّة في يثرب، فهمنا أنّه بنى توقّعاته لنشر دعْوته على هذا الأساس مثلما وضع دعوته في مكّة على المحور الحبشة.

مثلت الفصول الثلاثة وما فيها من تحليل لآراءٍ مُمَثلة للفكر الاستشراقيّ محاولة لِفهُم السّياق الذي انتظم دعوة محمّد وما واجهه من صراع فكريّ وسياسيّ مع اليهود. وبما أنّ المدوّنة التي اعتمدناها في البحث لا تغطّي الإشكاليّات المطروحة في هذا الباب نظرنا في مصادر استشراقيّة أخرى.

ومن بين الاستنتاجات المفيدة التي رصدناها في علاقة الدّراسات الاستشراقيّة بالإشكاليّات التي تناولناها في هذا الباب أنّ أصحاب هذه الدّراسات قد سعَوْا إلى تكْدِيس الحُجَجِ كيْما يقيمُوا الدّليل على أنّ الإسلام نشأ فعْلا وانفعالاً في فضاء كتابيّ يهوديّ تحديدًا. لكنّ مِن الواضح أنّ هذا الاستدلال الذي بَذَل فيه عدَدٌ من المستشر قِين جهدًا كبيرًا، يقوم على دراسة الدّعوة المحمّدية في سياقها التاريخيّ والحضاريّ مع التسليم بمصادرة مفادُها أنّ الإسلام ليس دينًا أصيلاً. ومهما يكن من أمر فإنّ هذه الدّراسات التي تناولت أوضاع اليهود قبل الهجرة من مداخل مختلفة، على ما فيها من نقص، قدّمت مادّة مفيدة تجعل الباحث يتمثّل حدث الدّعوة المحمّديّة في أفق مُغَاير.

وسيكون لهذه الاستنتاجات دورٌ مهم في تحديد الأرضيّة التي يمكن من خلالها تفهم أنشطة محمّد السّياسيّة والدّينيّة والعسكريّة في المدينة.

# الباب الثاني: محمد واليهود؛ العلاقات السياسيّة والدّينيّة

#### مقدّمة الباب الثاني:

اهتم المستشرقون بصحيفة المدينة و نالت من الحظوة ما لم تنله أية وثيقة أخرى، ولعل أول من خصّها ببحث جدّي ومثير هو ولهوزن (J.Wellhausen)، ثمّ جاءت دراسات أخرى عمّقت مقاربته مثل كتاب محمّد و يهود المدينة "لفنسنك (A.Wensinck)، فقد خصص فصلاً كاملاً يتعلّق بهذه الصّحيفة، وكتاب واط (M.Watt) " محمّد في المدينة ". وقد أفرد لها حيّزا في إطار دراسته لعلاقة محمّد باليهود في المدينة. وقد تدبّرها كذلك نيوبي (G.D. Newby) في سياق تتبّع مسار الأحداث الذي أدّى إلى انتصار محمّد على اليهود. أمّا ليكر (M.Lecker) فقد وضع بحثًا عنوانه " دستور المدينة الوثيقة القانونية الأولى لِمُحَمّد " محّص فيه النّظر في الصّحيفة من جوانب مختلفة، وأحاط بقضاياها المتعدّدة الشكليّة والمضمونيّة. وجاء نقاشه لإشكاليّات الصّحيفة مبنيًا على معرفة دقيقة بالمصادر الإسلاميّة والاستشراقيّة. ومن المقالات المفيدة في هذا الباب نذكر مقاليُ سرجنت دقيقة بالمصادر الإسلاميّة والاستشراقيّة. ومن المقالات المفيدة في هذا الباب نذكر مقاليُ سرجنت (R.B.Serjeant) حول الصّحيفة؛ الأوّل " دستور المدينة "نشره سنة 1964 والثّاني " سنّة جامعة " نشره سنة 1968 و المّاني " سنّة جامعة " نشره سنة 1968 و المّاني " سنّة جامعة "

وقد عالج هؤلاء قضايًا شكليّة تتعلّق بصحّة الوثيقة ووحدتها وتاريخها، وتدبّروا أمر هويّة اليهود المذكورين فيها، وناقشوا مصطلح الأمّة.

ثمّ إنّ هذه القضايا المختلفة اتصلت بأنشطة محمد في الفترة الأولى الّتي تلت قدومه إلى يثرب وبطبيعة علاقته باليهود. وقد اختلف المستشرقون في مقاربتهم للصليفة بقدر اختلاف قراءاتهم للمرحلة المدينيّة وما تخلّلها من صراع بين محمد واليهود سواء كان في بعده السياسيّ أو الدّينيّ أو العسكريّ.

وردت هذه الوثيقة كاملة في كتاب فنسنك " محمد ويهود المدينة"، وفي كتاب منغومري واط، " محمد في المدينة، وأورد نيوبي جزءًا منها في كتابه " تاريخ يهود بلاد العرب" ( A. Wensinck, pp51-61, G. Newby, pp
 ( 80-81 )) منغومري واط، ص ص.342-337)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, The Darwin Press, INC, New Jersey, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, *in Islamic Quarterly* 8(1964), 3-16. R. B. Serjeant (1978). "The "Sunnah Jāmi'ah, " Pacts with the Yathrib Jews, and the"Tahrīm" of Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the So-Called 'Constitution of Medina'." Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London, 41(1): 1-42.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Uri Rubin, The « Constitution of Medina » Some Notes, *Studia Islamica*, No. 62. (1985) Pp 5-23.

ويتصل هذا الباب، فضلاً عن العلاقة السياسية بين محمد واليهود، بالعلاقات الدينية وهي مسألة على غاية غير قليلة من الخطورة. فمحمد لم يأت إلى يثرب لغاية التحكيم وحسب، وإنما لإثبات نبوته وإعداد العدة للانتقام من قريش التي لم يتسع صدر ها له ولدعوته. في هذا الإطار تناول فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) وبدرجة أقل نيوبي (G.D. Newby) منطق الاستمالة والمخالفة الذي بنى عليه محمد علاقته باليهود مثلما تدبروا عماد هذا المنطق وهو" ملة ابراهيم حنيقًا ".

وسنتناول في هذا الفصل ثلاث إشكاليّات رئيسيّة: الأولى تتّصل بتحديد علاقة محمد باليهود من خلال الصّحيفة، وذلك بتمحيص النّظر في قضاياها الشّكليّة والمضمونيّة.

وننبّه في هذا الصدد إلى أنّنا أضْطُرِرْنا في معالجتنا للقضايا الشّكليّة إلى التّدقيق في مقالات بعض المستشرقين نظرًا إلى ما فيها من حِدّة. ولعلّ ذلك ما يفسّر كثرة الإحالات والشّواهد، ونشير إلى أنّنا تخيّرنا مسألتيْن هما: هويّة اليهود في الصحيفة وعلاقتهم بالأمّة. ويعود هذا الاختيارإلى سَبَبيْن؛ أوّلهما، اعتقادنا أنّ هاتيْن المسألتيْن دالّتان على تحديد طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود. أمّا السبب الثاني فيتصل بحرصنا على الإيجاز. وننبّه في هذا الصدد إلى أنّنا قد استفدنا من مصادرنا الرئيسيّة في البحث بقدر ما فيها من تدقيق في المسائل المدروسة، لذلك سيكون ثمّة ضُمُور في الحديث عن نيوبي (G.D. Newby) في بعض الفصول، ذلك أنّ ملاحظاته فيما سندرس من قضايًا على أهميّتها ودقّتها لم تكن مفصيّلة.

وتتمثّل الإشكاليّة الثّانية في تبيّن المسلك الذي اعتمده محمّد للتّحرّر من اليهوديّة التي استمالها أوّل قدومه إلى المدينة.

ولن نكتفيَ في هذا الباب بالتّحليل والنّقد وإنّما سنقدّم وجهة نظرنا في ما يخصّ مشروع محمّد و طرائق تنفيذه.

## الفصل الأوّل:

## "دستور المدينة": القضايا الشَّكليّة

### مقدّمة الفصل الأوّل.

لم يكن فصلنا بين القضايا الشّكليّة والمضمونيّة إلا مجرّد فصل إجرائيّ فرضته علينا طبيعة البحث. وقد سعيْنا خلال هذا الفصل إلى تقليب النّظر في مقالات المستشرقين المتعلقة بصحّة الوثيقة وبوحدتها وتاريخها. ولم يكن مشغلنا في هذا الأمر تبيّن هذه المواضيع في حدّ ذاتها بل كنّا حريصِين كلّ الحرص على عقد الصّلة بيْنها وبيْن علاقة محمّد واليهود.

وسنحاول في هذا الفصل من خلال عرض آراء المستشرقين في القضايا الشّكليّة، أن نرصد ما لهذه الوثيقة من أهمّية في الكشف عن طبيعة أنشطة محمّد في المدينة وتحديد علاقته باليهود. وسنحاول البرهنة على أنّ محمّدًا الذي جاء إلى يثرب حَكَمًا حاول بعد مدّة قصيرة أن يضعَ وثيقة غايتها التّخفيف من حدّة التّوتّر بين الفرقاء. وسنستدلّ على أنّ الصّحيفة لم تتكوّن من أجزاء بل هي وحدة تتضمّن معاهدتين: الأولى تخصّ المؤمنين والثّانية تخصّ اليهود. وهذا الموقف مرتبط بنظرتنا الشّاملة للعلاقة بين محمّد واليهود والسّياق الذي انتظمها وجعلها تسير في اتجاه مخصوص.

## 1- صحّة الوثيقة

يبدو أنّ التساؤل عن صحّة الوثيقة أمر وجيه، فليس ثمّة إلى حدّ الآن ولو حجّة قاطعة واحدة تقيم الدّليل على وجودها. وقد اعتمد الباحثون هذه الوثيقة لمِا لها من قيمة في تبيّن التّاريخ المبكّر لسياسة محمّد في المدينة وتحديد طبيعة علاقته باليهود، على الرّغم من أنّ رواية ابن إسحاق (تـ151هـ) و أبي عُبيْد (تـ224هـ) و هُمَا المصدران الأقدم للوثيقة أن تعود إلى قرنيْن بعد موت محمّد. ومّما يزيد االشّبهة حوّل هذه الصّحيفة أنّ عددًا كبيرًا من المؤرّ خِين المسلمين لم يوردوا الصّحيفة مثل الواقديّ (تـ207هـ) والبلاذريّ (تـ279هـ)، والطّبري (تـ310هـ) رغم أنّهم لم يُهمِلوا كبيرة أو صغيرة في حياة النّبيّ لم يُدرجوها في كُتُبِهم. ولم يكن ذلك أمرا عاديًّا، بل كان مصدر شكّ حوّل صحّة الصّحيفة وأصالتها، خصوصًا إذا علمنا أنّ ابن هشام (تـ218هـ) قد نقلها عن ابن إسحاق (تـ 151هـ) دون إسناد، وأنّ أكثر النّاس الّذين أوردوها في مصنّفاتهم نقلوها عنه.

ولمّا كان فنسنك (A. Wensinck) قد أفرد فصلاً خاصًا بـ "دستور المدينة" فقد حاول تجاوز المشكل المتعلِّق بغياب الوثيقة عن عدد من المصادر المهمّة المؤرّخة لسيرة محمّد.

برهن فنسنك (A. Wensinck) على أنّ الواقديّ (تـ 207هـ) والبلاذري) تـ 27هـ) والطّبري (تـ 310هـ) قد اطّلعوا دون شكّ على الصّحيفة. واستند في استدلاله إلى مجموعة من المُقْتطفات الدّالّة الواردة في هذه المصادر². ويخلُص صاحب كتاب "محمّد واليهود في المدينة" إلى القول إنّ الواقديّ (تـ 207هـ) نقل الصّحيفة بالاستناد إلى آخرين دون الاطّلاع على الأصل، أمْر مُضلِّل. لكنّه متناسق مع منهج المؤرّخين العرب³، ذلك أنّه بداية من الواقديّ (تـ 207هـ) حذَف المؤرّخون العرب الصّحيفة وأثبتُوا مكانَها مُحْتَوَى مُتعَدِّدًا (متنوّعًا). ويفسّر كيتاني (Caetani) هذه الظّاهرة بالنّظرة

<sup>1</sup> انظر ابن هشام، السيرة النّبوية، ج2، ص ص 143-146. وقد أورها ابن هشام قبل المؤاخاة./ انظر أبا عبيد، الأموال، ص ص 291-294.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 62.

إذا قارنًا هذه المقتطفات القليلة التي أجْمَل فيها مختلف الكتّاب الأصل الذي عند ابن إسحاق ومضمون الدستور، نصل إلى النتيجة التّالية:

أوّلاً: عبارة عند قدومه المدينة تواترت ثلاث مرّات عند الواقدي ومرّتين عند كلّ من الطبريّ والبلاذري. وربّما يكون بقيّة الكتاب استَقَوْا هذه العبارة من عند الواقدي.

ثانيًا: عبارة وادع (يهودها) يمكن أن نجدها عند هؤلاء الكتّاب جميعا.

ثالثا: عبارة كتب ... كتابا ذكرها الواقدي مرّتين والبلاذري وابن خلدون والحلبيّ، وقد أخذوها عن نسخة ابن إسحاق الأصل، مع وجود اختلاف في حذف عبارة ' من المهاجرين والانصار ' عند كلّ من الواقديّ والبلاذريّ، فقد ذكرًا عوضًا عنها ' بينه وبينها' أو تحديدا ' بينه وبينهم'. و' هم' هنا تعنى اليهود.

رابعًا: أمّا العبارة الموالية عند إسحاق ا وعاهدهم وأقرّهم على دينهم وأموالهما، نقلها فقط الدّياربكري والحلبيّ. خامسًا: العبارة قبل الأخيرة عند ابن اسحاق ا واشترط عليهم ا مذكورة عند الواقدي والبلاذري. إذن كلّ الكتّاب قدّموا مُلخّصا مُوجَزًا للمضمون وحذفوا العبارة الأخيرة اواشترط عليهم".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 63.

الدّغمائية للتّاريخ إذ لم يستطع هؤ لاء المُؤرّخون أن يتخيّلوا وجود الوثنيّين واليهود في مرتبة متساوية مع المؤمنين. وقد أورَثت هذه النّظرة عجز المؤرّخين المسلمين عن استيعاب محتوى الوثيقة 1.

ويؤكّد كيتاني (Caetani) أنّ اقتصار الواقديّ (تـ 207هـ) والبلاذريّ (تـ 279هـ) على ذكر اليهود دون المهاجرين والأنصار يكشف عن قناعة راسخة، مفادها أنّ محمّدًا عقد اتّفاقًا بيْنه و بيْن اليهود فقط. ولم يكن هذا الحذف غفلة أو سَهَوْا بل هو تبرير لِمسلك محمّد في التّعامل مع اليهود. فقد أُطْر دوا وقُتلوا نتيجة خرقهم للاتفاق الّذي عقده معهم2.

يقدّم فنسنك (A. Wensinck) حجّة أخرى للبرهنة على اطّلاع والواقدي (تـ 207هـ) والبلاذريّ (تـ 279هـ) والطّبري (تـ 310هـ) على الصّحيفة كما أوْردها ابن إسحاق (تـ 151هـ) وهي تواتر عبارة "عند قدومه " في السّياقات الّتي ذكروا فيها الاتّفاق بين محمّد واليهود. ويرى فنسنك (A. Wensinck) أنّ هذه العبارة تروم عدَّ محمّد قائدًا وسيّدًا حين قدِم إلى المدينة. و ليس ثمّة من شكّ في أنّ هذه الصَّفة مكَّنته من فرض قو انين على اليهود3. أمّا تجاهل و البلاذريّ (تـ 279هـ) و الواقدي (تـ 207هـ) والطّبري (تـ 310هـ) لعبارة " فأقرّهم على دينهم" فموصول بقناعة هؤلاء الكتّاب بأنّ محمّدًا الّذي نصّ على استحالة اجتماع دينيْن في المدينة لا يمْكنه أن يُقْبَلَ بأيّ حال من الأحوال بالحريّة الدّينيّة لليهود4، لذلك فإنّ الإشار ات السّابقة حسب فنسنك (A.Wensinck) تمثّل تمهيدًا لِتفهّم توجّهات هؤ لاء الكتّاب5

ولاستكمال استدلاله على أنّ غياب الصّحيفة عن مصادر أساسية مثل الواقدي (تـ 207هـ) والبلاذري (تـ 279هـ) والطبري(تـ 310هـ) ليس حجّة على عدم أصالة الوثيقة، يعْرض فنسنك (A.Wensinck) مجموعة من الرّوايات في كتب السّيرة والحديث مُبيّنًا أنّها تتضمّن إشارات واضحة إلى الصّحبفة6.

لم يفصِّل واط (M.Watt) القوْل في موضوع صحَّة الصَّحيفة وأصالتها وإنَّما أشار إلى أنَّ فلهوزن (J.Wellhausen) ذكر أسباب هذه الصحّة مشيرًا إلى أنّه: " لم يكن بإمكان أيّ مزوّر في عصر الأمويّين أو العبّاسيّين أن يضمّ غير المسلمين إلى الأمّة الإسلاميّة أو أن يحتفظَ ببنود ضدّ

<sup>2</sup> Ibid, p 63.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p64.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 64.

قريش ويجعل لِمحمّد هذه المكانة المُتواضعة، مثلما أنّ أسلوب الوثيقة قديم، وبعض تعابيرها شأن استعمال كلمة " المؤمنين " للدّلالة على المسلمين، يرجع إلى الفترة الأولى في المدينة"1. أمّا نيوبي(G.D.Newby) فقد طرح مجموعة من الأسئلة حول صحيفة المدينة، ورأى أنّ موشيه جيل (M.Gil) قد أجاب عن إشكالية صحّتها ووحدتها، إذ بيّن أنّه لم يكن لابن إسحاق (تـ 151هـ) أن يزوّر أو يغيّر محتوى هذه الوثيقة من منظور المنزلة المحدودة لمحمّد فيها². على أنّ الحُجَجَ الّتي ساقها فلهوزن (J. Wellhausen) أو جيل (M. Gil) يمكن أن نُعِيدَ النّظر فيها. فاللّغة العتيقة مثلاً قد تكون مُقْحَمَة للتّضليل والإيهام بصحّة الصّحيفة.

أمّا في ما يخصّ البنود الّتي تضمّنت تحامُلاً على قريش، فإنّنا نلفي في حديث رواه ابن حنبل(تـ 241هـ) في مسنده ما يغيد اصطفاف العبّاس جدّ الخلفاء ضدّ محمّد في معركة بدر 3. ويقيم هذا الحديث الدّليل على تهافت هذه الحجّة. أيْ إنّ الخلافة العبّاسيّة لم تكن ترى في هذا الضّرب من الرّوايات تحامُلاً عليْها. وليس بالإمكان أيضًا عدّ مكانة محمّد المحدودة حجّة دامغة على أصالة الصّحيفة. ففي صلح الحديبيّة نزل محمّد عند طلب وفْد قريش وافتتحه بعبارة " باسمك اللّهم " و لم يُنْعَتْ فيه محمّد بكونه نبيًا، في حين أنّ صحيفة المدينة تضمّنت عبارة البسملة وأشير إلى محمّد بوصفه نبيّا4.

إنّ أهمّ ما يمكن ملاحظته في الحُجَج المعتمدة في إثبات صحّة الوثيقة أنّها تردّد في مُجْملها مقالة فلهوزن ( J.Wellhausen) في هذا الباب.

\_

منتغومري واط، محمّد في المدينة، 242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 80; See also, Moshe Gil, The Constitution of Medina, A reconsideration, Israel Oriental studies 4 (1974) pp 44-45.

أ أورد ابن حنبل حديثا يفيد أنّ الرسول حمّل عمّه العبّاس مسؤولية المشاركة في بدر: "حدثنا يزيد، قال: قال محمّد عن ابن عبّاس، قال: كان الذي أسر العباس بن عبد المطلب أبو اليسر بن عمرو، وهو كعب بن عمرو، أحد بني سلمة، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كيف أسرته يا أبا اليسر؟» على الله ماك كريم»، وقال للعباس: «يا عباس، افد نفسك، وابن أخيك عقيل بن أبي طالب، ونوفل بن الحارث، وحليفك عتبة بن جحش» أحد بني الحارث بن فهر، قال: فأبي، وقال: إني كنت مسلما قبل ذلك، وإنما استكر هوني، قال: «الله علم بشأنك، إن يك ما تدّعي حقا، فالله [ص: 335] يجزيك بذلك، وأما ظاهر أمرك، فقد كان علينا، فافد نفسك» وكان أعلم بشأنك، إن يك ما تدّعي حقا، فالله [ص: 335] يجزيك بذلك، وأما ظاهر أمرك، فقد كان علينا، فافد نفسك» وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أخذ منه عشرين أوقية ذهب، فقال: يا رسول الله، احسبها لي من فداي، قال: «لا، فالفضل، وليس معكما أحد غير كما، فقلت: إن أصبت في سفري هذا، فَلِفَضَل، كذا ولِقُتُم كذا، ولعبد الله كذا؟ " قال: فالذي بعثك بالحق، ما علم بهذا أحد من الناس غيري وغيرها، وإني لأعلم أنك رسول الله". أبو عبد الله أحمد بن فوالذي بعثك بالحق، ما علم بهذا أحد من الناس غيري وغيرها، وإني لأعلم أنك رسول الله". أبو عبد الله أحمد بن حنبل، مسند ابن حنبل، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001، ج5، ح رقم 3310، ص 3310.

يُعَدُّ فلهوزن (J. Wellhausen) أوّل من قدّم حُجَجًا على صحّة الوثيقة وأصالتها. ولعلّ أبرز الحُجَج التي اعتمدها هي الغموض المُقْتَرِن بحضور القبائل اليهوديّة الكبرى، ذلك أنّه ليس لأيّ مُزَوِّر في فترة لاحقة أن يقحِم مثل هذا الغموض في النّصّ1.

إلا أنّ فلهوزن ( J.Wellhausen) قد ركّز على نسخة ابن اسحاق (تـ 151 هـ) دون بقيّة النّسخ والشّروحات المصاحبة لها. وهذا التّركيز مثّل عيْبًا منهجيًّا في مقالته ممّا منَعه من أن يُقيم وزْنًا للسّياق السّردي الّذي وضعه مؤلّفو القرون الوسطى للصّحيفة، وهذا السّياق يتجاوز إعادة إنتاج المعنى<sup>2</sup>.

أمّا سرجنت (R.B. Serjeant) فقد عوّل في استدلاله على صحّة الصّحيفة على منهج ثقافي انثروبولوجي، إذ افترض أنّ الوضع الثّقافي واللّساني قبل الإسلام نلفيه محفوظًا في بلاد العرب الجنوبيّة (اليمن). ويقوم هذا الافتراض على حجّتين؛ تتّصل الأولى بالتّشابه بين صِيَغِ التّعبير الّتي تدلّ على اختتام العهد في صحيفة المدينة وفي معاهدة الحَوْطة في اليمن. وترتبط الحجّة الثّانية بالتّماثل في طريقة حفظ الوثائق المهمّة عند عرب اليمن في القرن العشرين وبين عرب القرن السّابع في الحجاز. ففي اليمن يُحْتفظُ بهذه الوثائق في جيْبٍ صغير من الجلّدِ يقع خلف غِمْدِ الخنجر المعلّق في الحزام. أمّا الصّحيفة فقد احتفظ بها حسب الرّواية الّتي اعتمد عليها سرجنت (R.B.Serjeant) في غِمْدِ سيف على بن أبي طالب. ومثّل هذا التّشابه والتّماثل الحجّة الدّامغة على صحّة الوثيقة قي

إنّ المنطق الّذي اعتمده سرجنت (R.B. Serjeant) ينهض على عدّ السّياق الثّقافي واللّسانيّ لجنوب بلاد العرب في القرن العشرين مشابهًا لِما كان عليه عرب الحجاز في القرن السّابع. وهذا

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Up to this point the authenticity of the document has been taken for garanted; no one challenged this and there is no reason to do so. If the document had been a fabrication, it's other would have conformed to the criteria of later periods. No true muslim writing under the Umayyads or the 'Abbasids would have included non-Muslims in the Umma.No one would have dwelt to such an estention on the hate for Quraysh as the true enemies of God and no one would have fabricated an ordinance in which the prophet made so little direct use of his divine authority. »

<sup>&</sup>quot;إنّ صحّة الصّحيفة أمر مفروغً منه حتّى هذه النّقطة، ولم يطعَن أحد بذلك، وليس ثمّة سبب لمثل هذا الطّعن. وإذا كانت الوثيقة قد لُفِقتُ فعلى ملَقِقها أن يخضعَ في كتابَتها لمِعَايِير الفترات اللاّحقة. وليس لأيّ كاتب مسلم صادق في فترةِ حُكْمِ الأمويين أو العبّاسيّين أن يُقحِمَ غير المسلِمين في الأمّة، وليس لأيّ شخْصٍ أن يُقِرّ إلى حدّ ما بكراهيّة قريش بِوَصُفها عدوّا حقيقيًّا للّه، وليس له كذلك أن يلفّق مرسومًا يجعل محمّدًا لا يستعملُ سلطتِه الدّينيّة إلاّ قليلاً."

A. Wensinck, Muhammad and the jews of Medina p 135.

انظر، منتغمري واط، محمد في المدينة، ص 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anver Emon, (2001). Reflections on the "Constitution of Medina": An Essay on Methodology and Ideology in Islamic Legal History In *UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law*, 1(1), pp. 103-133. IL: University of Chicago.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 111-112. See, R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, p5-6.

المنطق محدود ولا ريب، فالقول بأنّ مجتمعًا ما، ولا سيّما إذا كان قبليّا، لا تتغيّر لغته وطرائق تعاقده ومسالك حفظه لوثائقه المهمّة لدليل على تخلّف المجتمع العربيّ في القرن العشرين أكثر منه حجّة على صحّة الصّحيفة وأصالتها. ومن ثمّة يمكن أن نستنتج أنّ سرجنت (R.B.Serjeant) كان محكومًا بدوره بوصفه موظفًا استعماريًّا، ولم يكن منهجه الانثروبولوجيّ والثقافي في التّحليل والبحث إلاّ انعكاسًا لهذا الدّور 1.

ومن المغيد، في إطار تدبّر مقالة سرجنت (R.B. Serjeant) في دفاعه عن صحّة الصّحيفة وأصالتها، الإشارة إلى اعتماده على نسخة ابن اسحاق (تـ 151 هـ) دون نسخة أبي عبيد. ويتمثّل تبريره لهذا الاختيار في أنّ نسخة أبي عبيد تنهض على إسناد لا يعود إلى محمّد بل يقف عند الزّهريّ (تـ124 هـ) وهو ما يحمل على التّساؤل عن المصدر الّذي استقى منه ابن شهاب معلوماته، في حين أنّ نسخة ابن إسحاق (تـ 151هـ) تخلو من هذا العيب إذ وردت دون إسناد واقترنت برواية ترجّح أنّ إبن إسحاق قد انشغل في نقله للصّحيفة بالنّسخة الأصليّة².

تذكر الرّواية أنّ إبن إسحاق أخذ العلم عن عبد الله بن الحسن الإمام الشّيعي العلوي، وهذا المعطى حسب سرجنت (R.B.Serjeant) يقتضي أن تكون الصّحيفة على ذمّة الإمام، ومن ثمّة يفترض أن يكون إبن إسحاق قد اطّلع عليها، لا سيّما أنّ المصادر تتّهم ابن إسحاق بالتشيّع<sup>3</sup>.

وما يمكن تسْجيله في دراسة سرجنت (R.B. Serjeant) أنّه لم ينقُد الرّواية الّتي عوّل عليها في الثبات صحّة الصّحيفة مثلما نقد إسناد أبي عبيد وبدلاً عن ذلك عوّل على مقالة التشابه الثقافي بين السياق. ويبقى تبقى حجته التي تؤكد أنّ ابن إسحاق أخذ الوثيقة عن مصدر مباشر يمتلكها وخو عبد الله بن حسن، مجرّد تأمّل. ومن ثمة فإن سرجنت فشل في التوصل إلى مقاربة منهجية وتحليلية متماسكة ومتناغمة للوثيقة. فاعتقاده باستمرار السّياق الثقافي واللّسانيّ منذ القرن السّابع إلى القرن العشرين يفضي إلة التقابل بين التخلف العربي وأصالة التوثيق.

وفي هذا الصدد يأتي رأي ليكر (M. Lecker) مُهِمًّا في التصديّ لحِجّيّة نسخة أبي عُبَيْد. فهي عنده على قِصرَ ها مقارنة بنسخة ابن إسحاق (تـ 151هـ)، وعلى ضياع بعض البنود فيها، تتفوّق في بعض النقاط القليلة<sup>5</sup>. و يقدّم ليكر (M.Lecker) بعض الأمثلة على ذلك، فَلفظة "منهم" في قائمة العرب المعنيّين بالصحيفة تظهر في نسخة أبي عبيد (البنوده-11)، وتعكس حسب رأيه القراءة

إصدارات المركز العربيّ الدّيمقراطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ibid, pp 112-113

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p113. See R.B... Serjeant, The Constitution of Medina, p 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibid, p113. See, R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, p 6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, pp 113-114. See, Serjeant, The Constitution of Medina, p5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M.Lecker, *The Constitution of Medina*, p 191.

الأصليّة¹. ولقد استنتج ليكر (M. Lecker) من خلال فحْصه لإسناد أبي عُبيد " أنّ نسختيْن للكتاب بر و اية الزّ هرى قد وُ جِدَتًا في بداية القرن الثّالث متطابقتيْن تقريبًا، و هما ذائِعتان في مصر. "2.

ومهما بكن الأمر فإنّ الغموض الّذي عليه الصّحيفة كان دافعًا لبتأوّ لها المستشر قون تأو بلات مُختلفة يصل بعضها إلى حدّ الشّطط. ونحن إذا جمعنا مقالات المستشرقين حول صحّة الصّحيفة وخاصّة مقالتي فلهوزن (J. Wellhausen) وسرجنت (R.B. Serjeant) على ما فيهما من إسقاطات وتحيُّز إت، يمكن أن نقبل بأنّ هذه الصّحيفة صحيحة. وهو أمر مفيدٌ منهجيًّا في بحثنا لِمَا لِهذه " الوثيقة " من أهميّة في فكّ مغالق العلاقة بين محمّد واليهود في المدينة. إلاّ أنّ اتّفاق المستشرقين حول أصالة الصّحيفة وصحّتها يقابله اختلاف بيّنٌ في موضوع وحدتها.

## 2- وحدة الوثبقة

لئن اتَّفق أغلب المستشرقين على صحّة الصّحيفة فإنّهم اتّخذوا مواقف متباينة من وحدتها. ولم بكن هذا التّبابن مقصودًا لذاته بل كان بكشف عن مرجعبّات مختلفة في تدبّر ها.

لم يناقش فلهوزن ( J.Wellhausen) مسألة تماسك الصّحيفة بل عدّها وثيقة واحدة وقد نهج فنسنك (A.Wensinck) نهجه، في حين قدّم واط (M.Watt) مجموعة من الحجج تؤكّد أنّها تتكوّن من بنود كُتبت في مراحل مختلفة ثمّ جُمِعَتْ في ما بعد<sup>3</sup>. ولقد ناقش ليكر (Lecker) حُجَجَ واط ( M. Watt) بدقّة

و يمكن أن نقدّم من خلال الجدول التّالي هذا النّقاش بالتفصيل4:

115

<sup>2</sup> « ..., at the beginning of the third century of Islam at least two nearly identical versions of the Kitāb in Zuhrī's recension were circulating in the Egypt. » Ibid, p192.  $^{3}$  منتغمري واط، محمّد في المدينة، ص343.

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p191

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M. Lecker, The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document, pp 183-185.

| ردود لیکر (M.Lecker)                                          | حجج واط (M.Watt)                                            |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| يتّصل ضمير "المخاطب الجمع المذكر "أنتم" في البند              | أشير إلى المؤمنين بضمير الغائب المفرد المذكّر "هو" ولكن     |
| (26) بالأطراف المُتَعَاهِدة وشؤونهم الدّاخليّة. أمّا ضمير     | في بعض الأحيان يشار إليهم بضمير المخاطب الجمع المذكّر       |
| المتكلم الجمع "نحن" في البند (18) "من تبعنا من يهود"          | "أنتم" وفي أحيان أخرى بضمير المتكلّم الجمع "نحن".           |
| و في البند (20) " كلّ غازيّة غزت معنا" فيتعلّق بعلاقة         |                                                             |
| الأطراف المتعاقدة وحوارها مع أطراف خارجيّة.                   |                                                             |
| يشير البندان (28) و(24) إلى المسلمين وليس إلى                 | تتكلُّم الوثيقة على "المؤمنين" ولكنهم في موضعيْن "المسلمون" |
| المؤمنين                                                      |                                                             |
| تكرّر هذا البند (27) لخطإ في النّسخ فنحن لا نجده في           | يشير واط (M.Watt) مثل فلهوزن (J.Wellhausen) إلى             |
| صيغة أبي عبيد وهو مفقود من نسخ أخرى لصيغة ابن                 | أنّ البندين 24 (\$27) و 38 :"إنّ اليهود ينفقون مع المؤمنين  |
| إسحاق(تـ 151هـ)                                               | ما داموا محاربين" قد تكرّرا.                                |
| يتكوّن الكتاب من وثيقة واحدة تتضمّن قسميْن مميّزين ؟          | يذكر واط (M.Watt) أنّه ثمّة تشابه بين بنود مختلفة في        |
| معاهدة المؤمنين ومعاهدة اليهود ولكلّ قسم خاتمته الخاصّة       | الوثيقة إذ تنتشر حسب تقسيمه للكتاب مجموعة أولى بين البنود   |
|                                                               | (16-30) أمّا الثّانية فتتوزّع بين البنود (37-36)            |
| ليس ثمّة من تكرار إذ البندان §§ 26 و 52، و هما بندا           | يذهب واط (M.Watt) إلى أنّ البنود 23 (\$26)                  |
| تحكيم ينتميان إلى أجزاء مختلفة من الكتاب (ومن ثمة) لا         | و24(52) تنصّ على أنّ أهل الصّحيفة يجب أن يعودوا في          |
| معنى النّدقيق فالبنود تختلف إلى حدّ كبير حسب سياقاتها         | خلافهم إلى محمد, و بالنسبة إليه البند (42) أكثر دقة.        |
| لا يشبه بندا الزّوج الأوّل بعضيهما, و الزّوج الثّاني يظهر     | يعلن واط (M. Watt) عن تشابه النّقاط المتعلقة باليهود في     |
| قبل البند 30 و بعده.                                          | البنود 16 (\$18) و24 (\$27) وفي البنود 37 (\$44) و38,       |
|                                                               | والبند المكرّر هو: "أنّ اليهود ينفقون مع المؤمنين" وفعلاً،  |
|                                                               | فإنّ البندين 24 و 28 متطابقان.                              |
|                                                               |                                                             |
| هذه النّقطة صحيحة فقد احتح فلهوزن                             | البند 30 (\$33: "وأن يهود بني الأوس" و البندان              |
|                                                               | مبت 50 (578) : " وإن يهود الأوس مواليهم و أنفسهم" كلاهما    |
| و يمكن أن نقارن ذلك مع بعض التوسعات في الكتاب مثلما           | يتحدّثان عن يهود الأوس.                                     |
| هو الـأمر بالنّسبة إلى يهود بني ثعلبة فقد ذُكِروا بعد المسافة | .0-0                                                        |
| نفسها من البندين اللّذين أشارا إليهم، وهما البندان(§§34       |                                                             |
| و 48).                                                        |                                                             |
| .(40 3                                                        |                                                             |
|                                                               |                                                             |

يذكر ليكر (M. Lecker) أنّ أطروحة واط (M. Watt) في ما يخصّ وحدة الصّحيفة قادته إلى افتراض مفاده أنّها لم تُشِر إلى القبائل اليهوديّة الثّلاث. ويقتضي ذلك فرضيّة أخرى وهي أنّ الصّحيفة في شكلها الراّهن تنتمي إلى الفترة الّتي تلّت تصنفية بني قريظة وتعود أيضًا إلى بيْعة العقبة. إلاّ أنّ هاتين الفرضيّتين المتلازمتيْن تثيران صعوبات كثيرة من بينها حِجّيّة الاهتمام باليهود في وقت صاروا فيه أقليّة. ولا يكون حلّ هذه الصّعوبات إلاّ إذا عُدّت الصّحيفة في شكلها النّهائيّ عهدا للّذين تبقّوًا من اليهود في المدينة وشملت جميع البنود ذات الصّلة بالأشكال الأولى للصّحيفة أ.

والواقع أنّ بركات (B.Ahmad) قد تبنّى هذه الفكرة، إلاّ أنّه قدّم بَيَانات تفيد أنّ اليهود لم يكونوا قلّة في المدينة إبّان تصْفية بني قريظة، مثلما عدّ أنّ الرّوايات تفنّد الوهْم الحاصِل عند عدد من الباحثين بأنّ المدينة خلّت من اليهود بعد حادثة قريظة². ويعزّز ما ذهب إليه بحُجَجٍ تؤكّد أنّ مبالغات كثيرة لَجقَت بعدَد القتلى في هذه الحادثة³.

جملة الأمر أنّ ليكر (M.Lecker) أقام الحجّة على أنّ الصّحيفة وثيقة واحدة تتكوّن من معاهدتيْن الأولى موضوعها المؤمنون والثّانية موضوعها اليهود و لكليْهما علامة ختاميّة دالّة<sup>4</sup>.

يبدو أنّ استدلال ليكر (M. Lecker) يبقى منقوصًا إذا لم نَعُدْ إلى تمحيصه الدّقيق للأطراف المذكورة في الصّحيفة.

يذهب ليكر (M. Lecker) إلى أنّ مقدّمة الكتاب تشير إلى أنّه بين المهاجرين والأنصار، وأنّه تضمّن موادعة اليهود. وإذا كان المهاجرون قد ذُكِروا في الصّحيفة فإنّ الأنصار لم يُذْكَروا فيها قطّ. ويفسّر ليكر (M.Lecker) هذا الحذف بأنّ مجموعات الأنصار المَنْصُوص عليْها في البنود (1-11) جعلت الإشارة إليهم أمرًا غير ضروريّ<sup>5</sup>، في حين أنّ المهاجرين ليس لهم طوائف بل نراهم يعملون بوصفهم وحدة متضامِنة، وهذا ما يبرّر التّصريح بأسمائهم 6.

على أنّ الإشكال حسب ليكر (M. Lecker) يكمن في التّمييز بيْن المؤمنين والمسلمين. ويقتضي تحديد هويّة الطّائفتيْن تقليب النّظر في فرضيّتين؛ إحداهما أنّ المؤمنِين من يثرب في حين أنّ

117

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, P52.

 $<sup>^{2}</sup>$  بركات أحمد، محمّد واليهود، ص88.

<sup>3</sup> انظر المصدر نفسه، ص84.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M.Lecker, The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document, p 189.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 41.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, p 42.

المسلمين من قريش. وهذه الفرضية مرفوضة لأنّ المهاجِرين هم ضِمن المؤمنين. أمّا الفرضيّة الثّانية فتتبدّى في أنّ المؤمنين من قريش في حين أنّ المسلمين من يثرب. وهذا في تقدير ليكر (.M الثّانية فتتبدّى في أنّ المؤمنين من قريش في حين أنّ المسلمين من يثرب. وهذا في تقدير ليكر (.M الحومنين". المؤمنين". مثل هذا التّمشّي المنطقيّ مؤدّاه أنّ كلاّ من الأنصار والمهاجرين من المؤمنين. وهذا يعطيهم وزنًا مُهمًّا في الصّحيفة بوصفهم الطّرف الرّئيسيّ فيها1.

وأدرك ليكر (M. Lecker) تحديد هويّة المسلمين من خلال الصّحيفة نفسها، وبالعودة إلى الأخبار الّتي يمكن أن تتضمّن معنى آخر لهم مختلفا عن المُنَدَاوَل. وفعلا فقد انتهى إلى أنّ المسلمين الأخبار الّتي يمكن أن تتضمّن معنى آخر لهم مختلفا عن المُنَدَاوَل. وفعلا فقد انتهى إلى أنّ المسلمين الّذين لم يُذْكَرُوا إلاّ مرّة واحدة في الصّحيفة (البند28) أو ربّما أشير إليهم في البندين (46 و 48)، كانوا مجموعة يتسنّى التّمْييز بينها وبيْن اليهود من منظور النّفقة والدّين (البندان 28-44) ثمّ خَلْصَ بالرّجوع إلى خبر ورد بجمهرة أنساب قريش إلى أنّ كلمة مسلم مرتبطة بالسّلم².

أمّا اليهود فلم يكونوا عند ليكر (M. Lecker) طرفًا رئيسيًّا في الصّحيفة بل لم يندرجوا في الأمّة أصلا. وقدّم أيضا تحليلا دقيقا للأطراف غير المسمّاة "من تبعهم ولحق بهم فجاهد معهم" باعتماد المنهج نفسه. وانتّضح له بالنّظر إلى فعليْ "تبع ولحق" في الصّحيفة أنّ المقصود منهما هو التّحوّل إلى حليف. و عزّز وجهة نظره بتفسير ابن عبّاس (تـ 68هـ) لِمَعْنى الالتحاق: فالرّجل في الجاهليّة يلحق بآخر أي أنّه يصبح تابعًا و حليفًا.

لعلّ هذا العرض الموجَز التحديد ليكر (M. Lecker) للمجموعات المذكورة في الصّحيفة يبدِّد بعض الغموض في ما يتعلّق بردّه على واط (M. Watt). غير أنّ الدّراسة الحذِرة الّتي أنجزها ليكر (M. Watt) في شأن هذه المجموعات، رغم اعتمادها على الصّحيفة نفسها وعلى صدى بعض مصطلحاتها في كتب السّيرة المؤرّخة لِحَياة مُحَمّد، لا تخلُو على وجاهتها من التّهافت. فليس بإمكان خبر واحد وَرَدَ في سياق مُعيّن أن يغيّر مصطلحًا متداولا مثل مصطلح "مسلم" مثلما أنّ التعويل على قراءة واحدة لِمسألة ما غير مجدٍ. فالتّكرار مثلاً لا يُعْزَى إلى خطإ في النّسَخ فحسب وإنّما يعود أيضًا إلى التماثل بين الأسلوب القرآني وأسلوب الصّحيفة 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp 34-44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 45.

<sup>4</sup> ربّما يكون ثمّة تمييز بين مسلم ومؤمن في الفترة الأولى للإسلام إلا أنّ مفاتيح هذا التّمييز قد ضاعت. يذهب سرجنت (R.B. Serjeant) في التمييز يبن المسلمين والمؤمنين إلى أنّ افظ المؤمنين يعني " إعطاء الأمان" أو "الشّعور بالأمان" أما لفظ المسلمين فيُسْتَعْمَل للتمييز بين عقيدة محمّد وعقيدة اليهود ويرى أنّ بنود الدّستور تعكس ذلك

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>M. Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, p 186.

وكيفما قلّبنا الأمر، فإنّ الغموض الحاصل في الصّحيفة سمح بهذه التّأويلات المختلفة حتّى إنّ الباحث صار يقتصِر في نقده لها على مدى اتساقها وتماسكها.

وعلى خلاف واط (M.Watt) لم يقدّم نيوبي (G.D.Newby) وجهة نظره حول وحدة الصّحيفة وإنّما اكتفى بالإشارة إلى أنّ الأسئلة المختلفة الّتي تتّصل بالصّحيفة لا تتسنّى الإجابة عنها إلاّ بالتّدقيق في مسار الأحداث1. ورغم أنّه قدّم بعض التّلميحات حول تاريخ الكتاب، فإنّنا لا نكاد نلمس أيّ إشارة إلى موضوع وحدتها. وقد مثل ذلك نقصًا في دراسته.

ومن الباحثين الَّذين اعتنَوْا بصحيفة المدينة وفصَّلوا القول في طبِيعتهاسر جنت (R.B.Serjeant). فقد كشف في در استه الأولى "دستور المدينة" سنة 21964 عن المنهج الَّذي سلَّكه في البحث مبيّنا أنّ عدّ الصحيفة وحدة صمّاء من شأنه أن يثير مشاكل عديدة3. وكان منطلقه في تقسيمها التّشابه بين العبار إن النّمطيّة الختاميّة في الوثائق اليمنيّة ونظير تها في صحيفة المدينة<sup>4</sup>. و لعلّ أبر ز حجّة على تقسيمها إلى أكثر من وثيقة أنّ اسم محمّد في الوثيقة (B) جاء متبوعًا بعبارة "صلّي الله عليه وسلّم" في حين أنّه في الوثيقتين (F) و (H) نُعِتَ بكونه "رسول الله"<sup>5</sup>.

وقد انتهى سرجنت (R.B.Serjeant) بناء على هذه الحجّة إلى أنّ لقب "رسول الله" لم يكن مقبو لا من كلّ الأطراف المُتَعَاقِدة لأنّ الأمر كان محلّ تنازُع بين عدد من المدينيّين. 6

ولم يقتصر سرجنت (R.B.Serjeant) على المنهج الأنثروبولوجيّ والثّقافي في الاستدلال على تقسيمه للصّحيفة إلى ثمان وثائق، وإنّما اعتمد في در استه الثّانية "سُنّة جامعة" على قراءة تاريخيّة إذ حاول أن يربطَ بَيْن كلّ مجموعة من البنود والسّياق التّاريخي الّذي انتظمها واستعان في ذلك بتفسير بل (R.Bel) للقر أن و تدقيقاته<sup>7</sup>.

<sup>3</sup> Ibid, p 9.

See also, J.B. Simonsen, Studies in the Genesis and Early Development of the Caliphal Taxation System, Copenhagen, Akademiskb Forloge, 1988, p44.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See, R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, in Islamic Quarterly 8(1964), 3-16.

<sup>4</sup> عبار ات ختاميّة مثل: " وإنّ الله على أبرّ هذه " و " و البرّ دون الإثم "

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, p 10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, p 10.

<sup>7</sup> انظر، رب. سرجنت، "سنّة جامعة"، العهود مع يثرب وتحريم جوفها تحليل الوثائق المُضمَّنة فيما عُرف بـ "دستور المدينة"، ترجمة فوزي البدوي، مجلة الباب، العدد7، خريف 2015، مؤسسة مؤمنون بالحدود (صص (.175-117)

لم تَخْظَ قراءة سرجنت (R.B. Serjeant)، على ما فيها من مثابرة دالّة على اطّلاع واسع على الدّراسات الاستشراقية وإلمام كبير بكتب السّيرة، بالإجماع. فقد تصدّى موشيه جيل (M. Gil) لهذه القراءة مؤكّدًا العلاقة الوطيدة بين عناصر الكتاب. فالإقحامات المفاجئة لعناصر جديدة والتّنويعات اللّسانيّة لا تُعَدُّ حُجَجًا في مثل هذه الحالة، لأنّ دستور المدينة ينطوي على خصائص موجودة في اللّسانيّة لا تُعدُّ حُجَجًا في مثل هذه الحالة، لأنّ دستور المدينة ينطوي على خصائص موجودة في القرآن أل وسار في ركّاب جيل (M.Gil) روين (U.Rubin) مُشِيرًا إلى أنّ طريقة سرجنت (R.B.Serjeant) في تقسيم الدّستور اعتباطيّة أمّا رأي رحمان (R.B.Serjeant) وهو تلميذ سرجنت (R.B. Serjeant) فقد جاء موافقا لاستنتاجات أستاذه. فقد كشف عن هذا الموقف من خلال نقاشه لمقالة ستيلمان (N. Stillman) في مسألة وحدة الصّحيفة. وقد عدّ ما وقع فيه ستيلمان (N. Stillman) من أخطاء شبيها بأخطاء كتّاب السّيرة في القرون الوسطى. فالقول إنّ الصّحيفة خطوة مؤقّتة سرعان من أخطاء شبيها بأخطاء كتّاب السّيرة في القرون الوسطى. فالقول إنّ الصّحيفة خطوة مؤقّتة سرعان الهجرة ويذهب رحمان (H.Rahman) إلى أنّ موقف جيل (M.Gil) مُحَيّر "ففي الوقت الّذي قبل فيه بصلاحيّة العهد وتأويله مثلما قدّمه سرجنت (R.B.Serjeant) لم يقبل بحقيقة وجود معاهدة بين محمّد و البهود دد"."

والواقع انّ جيناكيز (Ginnakis) وغوتو (Goto) ودونر (F.Donner) قد أجمعوا على تقسيم الصّحيفة إلى وثائق4.

-

See, Uri Rubin, The « Constitution of Medina » Some Notes, note 2, p 6.

R. B. Serjeant (1978). "The "Sunnah Jāmi'ah, " Pacts with the Yathrib Jews, and the "Tahrīm" of Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the So-Called 'Constitution of Medina'." Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London, 41(1): 1-42.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M.Lecker, The "Constitution of Medina" Muhammad 's first legal document, p 186.

<sup>2</sup> « Serjeant, who completely ignored Wellhausen study cut the constitution into no less than 8 separated documents, in what seems to be highy arbitrary manner. »

"قسّم سرجنت، الذي تجاهل بالكامل دراسة فلهوزن، الدّستور إلى ثمان وثائق منفصلة على الأقلّ. ويبدو أنّ هذا التّقسيم كان بطربقة تعسّفيّة."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. « While accepting the valadity of the àhd and and its interpretation, are presented by R.B. serjeant, he would not accept the fact that there had been a treaty between Muhammed and the Jews » Lecker, *The Constitution of Medina*, p 187.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M. Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, p 188. See, Akira Goto, The constitution of Medina, *Orient*, Vol. XVIII 1982, (Pp 1-17), p 6.

نقد ليكر مقالة سرجنت (R.B. Serjeant) ودحض حُجَجَها الواحدة تلو الأخرى. فبالنسبة إليه ما قاله سرجنت (R.B. Serjeant) حول مكانة محمّد ليس دقيقًا، فوجود عبارة التسليم مِنْ عدمها هو من عَمَلِ النّساخ الكتبَة. وهذا الرّأي نلفيه في مقاربة حميد الله لدستور المدينة 1.

أمّا في ما يخصّ الصّيغ النّمطيّة الختاميّة فلا تمثّل عند ليكر (M. Lecker) حجّة دقيقة تبرّر تقسيم الكتاب "الصّحيفة" إلى وثائق مستقلّة مفصولة بعضها عن بعض. ذلك أنّه يعرض هذه الصِّيغ من منظور تقسيمه للكتاب إلى قسمين: فالبند § 14 "وإنّ المؤمنين المتقين على هدى" تقرأ "على هذا" والبند § 26 " وإنّكم مهما اختلفتم...." يظهران في القسم الأوّل من الكتاب².

أمّا العبارات السبّع الأخرى فتتوزَّع على القسم الثّاني وهي البندان ... 37 و 58: و إنّ البرّ دون الإثم" تُقْرأ "وأنّ البرّ دون الآثم" و البند § 43: و "إنّ الله على أبرّ هذا" و § 47: و البرّ دون الإثم " تُقْرأ "البرّ دون الآثم", و البند § 53: " إنّ الله على أتقى مَا في هذه الصّحيفة و أبرّه" و البند § 60: "و إنّ الله على ما أصدق ما في هذه الصّحيفة و أبرّه" و § 63: و إنّ الله جار لمن برّ و اتقى و محمّد رسول الله "صلّى الله عليه و سلّم. "

بلغ ليكر (M. Lecker) من خلال هذا العرض مبلغًا مكّنه من رَصْد مُلاحظتيْن دقيقتيْن: الأولى تتمثل في أنّ واحدة فقط من هذه الصِيّيَغ هي بند ختاميّ أصيل يُسمّى بند التّحكيم § 26، وبه يُخْتَتَم الجزء الأوّل من الكتاب و هو معاهدة المؤمنين: " وإنّكم مهما اختلفتم.... " في حين أنّ سرجنت يُخْتَتَم الجزء الأوّل إلى وثيقتيْن مُنْفَصِلَتين .... "بالاعتماد على البند 14 وَبند آخر : هو نصف ختاميّ، و به يُخْتَتَمُ الكتاب، لكنّ كلاً من ابن إسحاق (تـ 151هـ) وأبي عبيد لهما بند آخر بعده § 64 : "وإنّ أوْلاهم بهذه الصّحيفة البرّ المحسن "4.

أمّا الملاحظة الثانيّة فتتعلّق بالصيّغة الختاميّة الأولى § 14، وهي الصيّغة الختاميّة الوحيدة الّتي اتّخذت من اللّه اتّخذت من المؤمنين موضوعًا لها، ذلك أنّ أربع صِيغ ختاميّة في الجزء الثّاني اتّخذت من اللّه

<sup>1</sup> أكّد حميد الله أن عبارة النّبي أو رسول الله وعبارة السّلام التي تتلُو إسم محمّد في الجزء الأخير من الكتاب، هي إضافات من الكَتْبَة على سبيل التأدّب: جاء في الفقرة الثانية و الأربعين من رواية ابن إسحاق كلمة "محمد رسول الله" في الفقرة السّابعة و الأربعين عند ابن إسحاق و في رواية أبي عبيد "محمد النّبي" و تكرّرت كلمة "محمد رسول الله" في الفقرة السّابعة و الأربعين عند ابن إسحاق و لو أنّها محذوفة في رواية أبي عبيد، و ليس معنى ذلك فيما أظنّ أنّ اليهود سلّموا برسالة محمّد صلى الله عليه و سلّم، بل لعلّ بعض نسّاخ هذه الكتب التّاريخيّة زاد هذه الكلمات تأدّبا لأنّ عند ابن إسحاق في الموضعين زيادة" صلّى الله عليه و سلّم" في الآخر. ولا أحْسَبُ أن يكون النبيّ كتب أو أمْلى ذلك بنفسه."، محمد حميد الله، أقدم دستور مسجّل في العالم وثيقة نبوية مهمّة، مقالة نقلها من الهنديّة إلى العربيّة أبو الحسن على الحسني، الجامعة العثمانيّة بحيدر آباد الدكن، 1938، ص 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, p 189. <sup>3</sup> Ibid, p189.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p189.

موضوعًا لها. وعدّ ليكر (M.Lecker) هذه الملاحظة والّتي سبقتها دليلاً على أنّ الصّحيفة تتكوّن من مُعَاهَدَتيْن : إحداهما موضوعها المؤمنُون والثّانية موضوعها اليهود1.

ومن الملاحظات الّتي سجّلها (M. Lecker) وهو يقرأ مقالة سرجنت (R.B. Serjeant) حوْل وحدة الوثيقة "الصّحيفة " أنّ قائمة العشائر اليهوديّة في تحليل سرجنت (R.B. Serjeant) تشكّل وثيقة مستقلّة. إلاّ أنّه لم يذكُر في هذه القائمة موالي ثعلبة وبطانة يهود الّذين تمّ التّنصيص عليهم في الوثيقة في بند آخر "29". و يصرّح ليكر (M.Lecker) من هذا المنطلق، أنّه إذا صحّ ما بيّنه من أنّ يهود بني ثعلبة وموالي ثعلبة يتّصلان بثعلبة نفسها، فإنّ ظهور هما في وثيقتيْن منفصلتيْن أمر غير مقبول 2.

وَفِي هذا السّياق يمكن أن نتمثّل قول ليكر (M. Lecker) وهو يحدّد الأطراف المعنيّة بالصتحيفة وتحديدا يهود بني ثعلبة: "يهود بني ثعلبة بني فلان وَهُمْ المجموعة اليهوديّة الّتي لا نجد لها نظيرًا في قائمة المشاركين العرب (بني فلان). بناء على ذلك يجب أن يكونوا يهود ثعلبة "ابن الفَطَيُّون". وفي هذه الحالة يهود بني ثعلبة هم ببساطة "يهود ثعلبة" وليس اليهود الّذين هم حلفاء "موالي ثعلبة"، والأمر نفسه ينطبق على يهود بني قريظة و النّضير، لأنّهم ببساطة قريظة والنّضير، وكذلك نصارى بنى تغلب هم مسيحيّو بنى تغلب".

إنّ أهمّ مِيزَة لِعَمَل لِيكر (M. Lecker) هو محاولتُه فهم الكتاب "الصتحيفة" من داخله، مع الاستئناس باطّلاع واسع على كُتُب السبّرة المؤرّخة لحياة محمد. وقد مكّنه هذا المنهج والإطّلاع من صياغة مقالة متماسكة لوحدة الصتحيفة، إلاّ أنّ نقده لسرجنت (R.B. Serjeant) خاصتة ينطوي على بعض النّقائص بل العيوب، لأنّ قيمة عمل سرجنت (R.B. Serjeant) تكمن في مقاله الدّقيق "سنّة جامعة" سنة 1978 إذ اعتمد فيه الباحث السبّياق التّاريخي والقرآنيّ في تناوله للصتحيفة. ويبدو أنّ تقسيمه لها إلى وثائق يعود، فضلاً عن التشابه بين تعاطي المُسلمِين في القرن السّابع مع صحيفة المدينة صيانة وحفظًا مع تعاطي عرب القرن العشرين في اليمن "حضر موت"، إلى ملاحظة بل (Bel) الوجيهة حول تقسيم الصتحيفة إلى وثائق مستقلة بالاستناد إلى تفسيره للقرآن.

<sup>1</sup> Ibid, p189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, pp 189-190.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « The yahud Bani Tha'laba are our starting point since they are the only Yahud Banu so-and –so group that does not have a conterpart. Concequently they should be identified with the Jewish tribe of Tha'laba (b. Fatyoun). In this case Yahud Bani Tha'laba were simply « the Jewish Bani Tha'laba », not « the Jews who were client of the Arab Bani Tha'laba ». Similarly, yahud bani qurayza wa-l- nadir, were simply the Quraiza and Nadir, and nasara taghlib were the christian of Taghlib. » M. Lecker, The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document, pp 189-190.

جملة الأمر أنّ فنسنك (A. Wensinck) قد اقتفى أثر فلهوزن (J. Wellhausen) في اعتبار الصّحيفة وحدة متماسكة تضمّنت عهدًا بين المهاجرين والأنصار من جهة، وموادعة اليهود من جهة أخرى.

أمّا واط (M. Watt) فاستند إلى بعض الخصائص اللّغويّة في الوثيقة وما فيها من تَشَابُه لِيَصُوعَ مقالة تنصّ على أنّ الصّحيفة تتكوّن من أجزاء كُتِبَت في أوْقات مُخْتَلفة. وقد نَحَا سرجنت (R.B.) Serjeant نَحْو واط (M. Watt) ولكن من منطلقات مختلفة عوّل فيها على منهج أنثر وبولوجيّ لسانيّ في إثبات صحّتها وتقسيمها، وعلى منهج تحليليّ تاريخيّ عماده عمل بل (Bel) في اختباره للقرآن.

وجاءت دراسة ليكر (M. Lecker) المتأخّرة شاملة ودقيقة إذ صوّب فيها النّظر إلى الصّحيفة في ذاتها ودقق مقالنّه بتمحيص النّظر في المصادر الإسلاميّة المؤرّخة لسيرة محمّد. ورغم ما في دراسته من نقائص فإنّ مقالته حول وحدة الوثيقة "الصّحيفة" تبدو أكثر صلابة لارتباطها بتصوّر واضح للأطراف المُنْدَرِجَة فيها:) المسلمين، المؤمنين، اليهود.....)ويبدو أنّ قوله إنّ الوثيقة وحدة تتكوّن من قسميْن: الأوّل معاهدة المؤمنين والثّاني معاهدة اليهود هو قول تؤيّده الوقائع. فالأوضاع في المدينة كانت هشّة والسّلم الذي أعقب معركة بُعاث كان مهدّدًا بالزّوال خاصّة أنّ مشاكل الدّيّات (جمع ديّة) لم تُحسم بعد، لذلك فإنّ محمّدًا الّذي قبل به الأوس والخزرج نبيًّا وحكمًا كان لِزَامًا عليْه أن يجد تَسُويَات فعليّة تضمَن الأمن للأطراف جميعها وتكفُل لَهُمْ الحرّيّة الدّينيّة. وهذا المطلب السّياسيّ كان يسير بالنّوازي مع جَدَلٍ دينيّ بين محمّد واليهود انتهى بقطيعة. وحتّى نفهمَ طبيعة المطلب الدّيني والسّياسيّ والسّياسيّ إمحمّد عليْنا أن نتدبّر أمر تاريخ الصّحيفة.

# 3- تاريخ الوثيقة

يرتبط الاختلاف في وحدة الصتحيفة عضويًا بتحديد تاريخ لها. يذهب فلهوزن (J. Wellhausen) إلى أنّ الصتحيفة صيغت في السنة الثّانية للهجرة. ولم يكن فنسنك (A. Wensinck) مقتنِعًا بأنّ الصتحيفة كُتِبَتْ مباشرة بعد الهجرة مثلما نصّ على ذلك ابن إسحاق (تـ (A. Wensinck) مقتنِعًا بأنّ الصتحيفة كُتِبَتْ مباشرة بعد الهجرة مثلما نصّ على ذلك ابن إسحاق (تـ 151هـ)، ذلك أنّ محمّدًا لم يستأنس بالأوضاع بعد أ. ومثل هذا الفعل السياسي يتطلّب حثمًا دراية بمختلف أطراف الصرّراع. ويضيف فنسنك (A. Wensinck) أنّ البند 25 في الصتحيفة يشير إلى أنّ القطيعة قد حدثت مع اليهود 2. إذ حاول محمّد طيلة سنة كاملة مشى فيها في ركاب اليهود استمالتهم ظنًا منه أنّ دعوته تتطابق مع ما يؤمنون به. إلاّ أنّه حين اكتشف عداءهم المبدئيّ له لأنّه لم يكن من

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, pp 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p71.

نسْل داود، قطع معهم وأرْسى دعائم دعوته على منطلقيْن: منطلق الإبراهيمية "ملّة إبراهيم"، ومنطلق المخالفة: مخالفة اليهود. والواقع أنّ فنسنك (A. Wensinck) قدّر أنّ الإعلان عن ملّة إبراهيم كان متزامنًا والقطيعة مع اليهود. وقدّر أنّ الصّحيفة لا يمكن أن تكون بعد بدر. فليس من المعقول أن نتصوّر محمّدًا يَعِدُ اليهود بالمساعدة ضدّ الأعداء في الدّاخل والخارج وبحريّة العبادة و يعلن يثرب حرَمًا، وهو يستعدّ لِمُحَاربة بني قينقاع 1.

أمّا واط (M. Watt) فيذهب إلى أنّ الصّحيفة لم تُوضَع مرّة واحدة بل قُدّت في أزمنة مختلفة ربّما تغطّي حسب رأيه فترة تمتد من العقبتيْن الأولى والثّانية إلى ما بعد تصفية بني قريظة. ويرى واط (M.Watt) أنّ الصّحيفة اتّخذت بعد هذه الحادثة الدّراميّة شكلها النّهائي². وهذه الفرضيّة لا يمكن الإقرار بها إلاّ إذا سلّمنا بأنّ القبائل اليهوديّة الثّلاث الكبرى لم تكن طرَفًا في الصّحيفة³.

أمّا نيوبي (G.D. Newby) فقد اتّخذ من التّمحيص في مسار الأحداث وتحديدًا طبيعة العلاقة الدّينيّة والسّياسيّة بين محمّد واليهود سبيلاً ناجعًا لِضَبْط الزّمن المُقْتَرَض للصّحيفة.

ويبدو في نظر نيويي (G.D. Newby) أنّ محمّدًا قد استمال اليهود أوّل مَقْدَمِه إلى يثرب فصام صوْمهم وأجاز طعامهم، واستقبل قبلتهم. وهذا ما يجعل من إدراج اليهود في الأمّة أمرًا مقبولا ومعقولاً. ومثل هذا التّوجّه ليس بإمكانه أن يحدُث قبل السّنة الثّانية للهجرة لأنّ محمّدًا قد أصبح قائدًا سياسيًّا بسَط نفوذَه على المدينة وتحكّم في مسار الأحداث، ولم يعُد منطق الاستمالة يعنيه.

على أنّ سرجنت (R.B. Serjeant) سار في درْب واط (M. Watt)، فالصّحيفة عنده تتكوّن من وثائق ثمان تمتد على فترة زمنيّة طويلة تَصِلُ إلى السّنة التّاسعة للهجرة. أمّا ليكر (M.Lecker) فيذهب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p71.

<sup>2</sup> منتغمري واط، محمّد في المدينة، ص 346.

<sup>&</sup>quot; ويمكن إعادة تكوين الوثيقة بصورة افتراضية على الشكل التّالي: أقدم البنود حتى البند 15 أو 16 ( أو 19 ، 23) يمكن أن تمثّل نص اتفاق وقع بين محمّد وقبائل المدينة في العقبة، أو يمكن أن يكون قد أعدّها النّقباء بُعيد الهجرة. وهي تُعالج المشاكل التي أثارتها ضرورة المحافظة على السّلم بين القبائل العربيّة. ثمّ أضيفت إلى هذه البنود بين وقت وآخر، حسب الحاجة، بنود جديدة كما حُذِفت البنود المُتعلّقة بقريظة والنضير. وتعني كلمة " صحيفة" التي نجدها في البنود 22- 47 وثيقة مكتوبة يرضى بها الفرقاء. وتعني شبه جملة أهل الصّحيفة" اليهود والمسلمين معًا، وينتمي للوثيقة بالمعنى الذي أشرنا إليه البنود المُتعلّقة باليهود من 14-25 (أو من 14-38). وإذا أوّلنا البند 36 على أنّه يتعلّق باليهود وي الصّحيفة." انفسه، صص 346-347.

<sup>3</sup> سنقدّم في الفصل الثاني من هذا الباب - حين نناقش مسألة هوية اليهود المعنبّين بالصحيفة - الحُججَ التي تؤكّد أنّ القبائل اليهوديّة الثلاث لم تكن معنيّة بالصّحيفة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>G.D. Newby, *A History of Arabia*, p 86.

مذهب جيل (M.Gil) الذي يرى أنّها تندرج ضمن الأعمال الأولى لمحمّد في المدينة أ. ومن الواضح أنّ قراءة ليكر (M.Cil) لها صدًى في كُتُب السّيرة. فابن إسحاق (تـ 151هـ) ينزّل الكتاب قبل المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، وينزّله أبو عبيد(224هـ) بعد قدوم الرّسول إلى المدينة بفترة قصيرة. وكان ذلك قبل أن ينتصر الإسلام ويأمر بسَلْب الحرّيّة من أهل الكتاب2.

ومن الآراء المتفرِّدة في هذا الباب نذكر رأْي بركات(B. Ahmad) الذي اختطّ لنفسه في تحديد تاريخ الصتحيفة منهجًا خاصًا، وقدّم حُجَجًا للإقناع بأنّ هذا التّاريخ يعود إلى السّنة الخامسة للهجرة أي بعد تصفية بني قريظة 5. ولم يرَ بركات (B. Ahmad) في ما أوْرَدَه ابن إسحاق (تـ 151هـ) من أنّ الصّحيفة عُقِدَتْ في السّنة الأولى للهجرة حجّة دالّة، لأنّ كتّاب السّيرة يختلفون حتّى في تواريخ الأحداث الكبرى. وذهب بركات (B.Ahmad) إلى أنّ الصّحيفة تحتوي على بَيَانَات واضحة تدلّ على تاريخها، لكنّ المؤرّخين لم يتفطّنوا إليها 3.

ومن بيْن أبرز الحجج الّتي اعتمدها بركات(B. Ahmad) في الإقناع بوجهة نظره أنّ القبائل اليهودية الكبرى لم تُذْكَر في الصّحيفة ممّا يعني أنّ العهْد كان بيْن محمّد وأتباعه ومَنْ تبقّى من اليهود. وهذه الحجّة تؤيّدها الوقائع إذ لمْ تغادر القبائل اليهوديّة "يهود بني عوف/ يهود بني النجّار/يهود بني ساعدة/يهود بني جُشَم/يهود بني الأوس/يهود بني ثعلبة/ يهود بني الشّطنة/ يهود بني حارثة/يهود بني قينقاع" المدينة بعد طَرْد النّضِير وتصنفية مُقَاتِلَة بني قريظة. ولئن ذُكرت أسماء هذه القبائل في الصّحيفة فإنّ يهود بني زُرَيْق وبني الحارثة أوْرَدَهُما ابن إسحاق (تـ 151هـ) في قائمة أعداء الرّسول من اليهود4.

ويُضيف بركات (B.Ahmad) أنّ المصادر الاستشراقيّة لا تشير إلى أنّه تمّت هجرة جماعيّة لليهود في زمن محمّد 5. ووفْق هذا المنطق يمكن قبول افتراض واط (M. Watt) أنّ الصّحيفة في شكلها النّهائي اعْتَنَتْ بالمُتَبَقِّين في المدينة من اليهود بعد تصفية بني قريظة. وقد عزّز بركات .B) Ahmad أيه بِمَا وَرَدَ مِن إشارات في كتُب السّيرة تؤكّد وجودهم بعد حادثة قريظة. من ذلك أنّ ابن سعُد(ت 230 هـ) يقول " إنّ الرّسول لمّا أمر أصحابه بالاستعداد لغزوة خيبر شقّ ذلك على من بقي من اليهود"6، ومن ذلك أيضًا أنّهم لم يقفوا مكتوفي الأيدي حين أمر الرّسول بإعداد حملة ضدّ

125

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M.Lecker, The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document, p 182. 296 انظر القاسم بن سلام، الأموال، ص 296.

إنظر عبد الملك بن هشام، السّيرة النّبويّة، صص 146-147.

بركات أحمد، محمّد واليهود، ص $^{2}$ . نفسه، صب $^{2}$ .  $^{4}$ 

<sup>-</sup> تصد ، صبط ری-5 نفسه، ص 84.

<sup>634</sup>م انظر ابن سعد، كتاب الطبقات الكبير، + 2، ص

البيزنطيين. فقد اجتمع اليهود في بينت سُوَيْلم اليَهُودِيّ وحاوَلوا تثْبيط العزائم، فكان جزاء سُوَيْلم أن أُحْرِقَ بيتُه 1. تبدو هذه المعلومات مُثْمِرة لأنّها تكشف عن استمرار اليهود في أنشطتهم المُعادية لمحمّد بعد تصفية بني قريظة. وتؤكّد أيضا أنّه من قَبيل الوهم الاعتقاد أنّ المدينة خَلَتْ من اليهود بعد طرْد النّظير وقريظة.

وقد أجاب بركات(B. Ahmad) عن تساؤل واط (M. Watt) حول حجّية الاهتمام باليهود في الموت الذي كانوا فيه قلّة، بتقديم بَيَانَات عدَديّة تبيّن أنّ عدَدَهم في المدينة يُقَارِب 36000 أو 42000 أ. ويعود بركات(B. Ahmad) في مسار الاستدلال على مقالته في تاريخ الصّحيفة إلى القرآن مؤكّدًا أنّه يتضمّن إشارات تدلّ على وجود اليهود في المدينة بعد إجلاء قبائلهم الثّلاث. يقول بركات .B) (T. فهناك اتّفاق عام على أنّ سورة المائدة هي آخر ما نزل من القرآن عند نولدكه .T) Nőldeke نرى أنّ بعض آياتها نزلت بين 2هـ و7هـ. وقد نزلت الآيات 45-55 من سورة المائدة بعد ما أسماه مذبحة بنى قريظة و قبل غزوة بدر."<sup>2</sup>.

إنّ الآراء المختلفة الّتي عرضناها يمكن أن نُعِيد النّظر فيها. فمَا ذهب إليه فنسنك (A. Wensinck) يفقِدُ حِجِّيته إذا سلّمنا بأنّ القبائل اليهوديّة الثّلاث لم تكن جزْءًا من الصّحيفة. أمّا في ما يخصّ القطيعة التي عدَّها علامة زمنيّة تدلّ على تاريخ الصّحيفة، فهي قطيعة لم تحدُث دفعة واحدة، ذلك أنّ هاوتينغ (Hawting) بيّن أنّ محمّدًا لم يقطع صِلته باليهود حتّى عندما كان بصدد مهاجمته لهم³. أمّا إقرار فنسنك (A. Wensinck) بأنّ تاريخ الصّحيفة لا يمكن أن يكونَ بعد مَقْدَم محمّد المدينة مباشرة نظرًا إلى عدم استئناسه بالأوضاع بعد، فيمكن أن نعترض عليه، ذلك أنّ محمّدًا كان يعلم تفاصيل الصراع بين الأوس والخزرج وما نتَجَ عنه من هشاشة في العلاقات، فتوقّع أنْ يكونَ التّحكيم بين القبائل مدخلاً للتّحكّم في ضمائر هم الدّينية. وإذا دقّقنا في مقالتَيْ سرجنت (R.B. Serjeant) وواط (M. Watt) المراح المخطنا أنّها لا تصمُمُدان أمام نُقود ليكر (M. Lecker) اللّتي سبق أن فصّلنا القول فيها.

أمّا مقالة بركات (B. Ahmad) فرغم تماسكها فإنّ المدخل إلى نقْضِها واضح. فالانتصارات الّتي حقّقها محمّد وآخرها تصنفية أحد أكبر مُنَاوِئِيه، وهم بنو قريْظة، لم تكن لِتسْمَحَ له بعقْد معاهدة مع اليهود الّذين باتُوا أضعف من أن يكونوا شريكًا سياسيًّا مُمَيّزا. وإن اعْتَرضَ معترضٌ وقال إنّ بركات (B. Ahmad) أقام الدّليل على أنّ اليهود الّذين تبقّوا في المدينة كانُوا من الكثرة إلى درجة

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه، ص 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، صص 84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See G.R. Hawting, The Origins of the Muslim Sanctuary, *Studies in Arabic on First Century of Islamic Society*, ed.G.H.A. Juynboll (Carnondale, III: Univesity of Southern Illinois Press (1982), Pp. 23-47.

تقتضي الاهتمام بهم، فإنّنا نذهب مذهب فنسنك (A. Wensinck) في أنّ كُتُبَ السّيرة ضخّمت عدد الدين صارعهم محمّد لِتُبَيّن أنّ مشيئة الله هي الغالبة.

#### خاتمة الفصل:

بين المستشرقون الذين عرضنا آراءهم بطرائق مختلفة صحّة الوثيقة. ويمثّل هذا الموقف الذي لا تدعمه حجج أثريّة دقيقة رغبة من هؤلاء لاستثمار هذه الوثيقة لتبديد الضّباب الذي يغشى فترة الإسلام المبكّر. وقد توصّلنا إلى أنّ التّسليم بصحّة هذه الوثيقة مفيد في مسار بحثنا وإلى أنّ ما قدّمه المستشرقون من أدلّة على صحّتها يكفي لِعدّها مصدرًا مفيدًا لاستجلاء طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود.

أمّا فيما يخصّ تاريخ الوثيقة وَوحدتها فقد رجّحنا رأيَ ليكر (M.Lecker)، ذلك أنّها لم تُعْقَد في منتصف السنة الثانيّة هجريًّا مثلما ذهب إلى ذلك فنسنك (A.Wensinck)، وهي ليست مجموعة من المعاهدات عُقِرَتْ في فترات متباعدة ثمّ تمّ رتقَها بعد تصفيّة بني قريظة مثلما بين ذلك واط (M.Watt)، وهي أبعد من أن تكونَ قد عُقِرَت بعد السنة الخامسة هجريًّا لِتنظيم العلاقة بين محمّد ومن تبقى من اليهود في المدينة، كما أكّد ذلك بركات (B.Ahmad)، بل هي إجراء قام به محمّد بعد قدومه بقليل إلى يثرب قصد إحلال الأمن فيها. وكان هذا الهدف هو الأهمّ في جدول أعمال محمّد الأولى لا سيّما أنّ الأوضاع كانت متوتّرة بين الفرقاء منذ معركة بعاث حتّى أنّ الحياة صارت لا تُطَاق. وإذا سلّمنا بأنّ محمّدًا قد النقى بالأوس والخزرج في مناسبتين؛ بيعتي العقبة الأولى والثانيّة، فأحاط علمًا بالأوضاع السياسيّة في يثرب، ووضع مُخَطَّطًا لإنجاح مهمّة التَّحْكِيم التي أنيطت بعهدته، نفهم أنّ بالأوضاع السياسيّة في يثرب، ووضع مُخَطَّطًا لإنجاح مهمّة التَّحْكِيم التي أنيطت بعهدته، نفهم أنّ عاصرًا جديدًا في التركيبة الاجتماعيّة ليثرب قد عجّل بتنفيذ هذه المُهمّة.

ولم يكن الاختلاف بين المستشرقين في مقاربة القضايًا الشكليّة إلا جزْءًا من اختلافهم في تحديد العلاقة بين محمّد واليهود، لذلك فإنّ مواقفهم ستتبايّن حول هويّة اليهود في الصّحيفة ومنزلتهم في الأمّة.

## الفصل الثاني

## "دستور المدينة": القضايا المضمونية

#### مقدّمة الفصل:

ارتبطت اختلافات المُستشرقين في تحديد وَحْدة الصّحيفة وتاريخها ارتباطًا وثِيقا باختلافاتهم في تعيين اليهود المعنبين بها، وطبيعة علاقتهم بالأمّة.

سندرس في هذا الفصل مسألتيْن: الأولى موضوعها هويّة اليهود الذين اهتمّت بهم الصّحيفة وخصّتهم بمجموعة من البنود تتعلّق بواجباتهم وحقوقهم. أمّا المسألة الثّانية، فتدور حول علاقة اليهود بالأمة المنصوص عليها في الصّحيفة.

وسَنَعْمد في تدبُّر هاتيْن المسألتيْن المهمّتيْن في الصّحيفة إلى عرض آراء المستشرقين وتحليلها ونقدها لنُدركَ بعد ذلك تصوّرنا القائم على التّعديل أو التّرجيح أو التّأسيس.

وسنُبَرْهنُ في هذا الفصل على أنّ اليهود المعنيّين في الصتحيفة ليسُوا يهود قينقاع أو النّضير أو قريظة بل هم المجموعات اليهوديّة التي فقدت انتماءها القبليّ وصارت في تبعيّة مطلقة للعشائر الأوسيّة والخزرجيّة التي تُقيم بين ظهرانيها وفق الأعراف القبليّة المعْهودَة. وسنستدلّ أيضًا على أنّ هؤلاء اليهود مثّلوا جزءًا من الأمّة. وعماد تصوّرنا للمسألتيْن اللّتين سنُناقشهما في هذا الفصل هو المهمّة العاجلة التي فَرَضَها الوَضْع المتَوتّر في يثرب، وهي إحلال الأمن.

ورغم أنّ نقاش مسألة الحرم ومكانة محمّد من المسائل التي تحتاج درسًا عميقا لسَبْر أغوار الصحيفة، فإنّنا لم نعرض لها نظرًا لأنّ البحث لا يتسع لذلك، فضلاً على اعتقادنا بأنّ توسيع النّظر في علاقة اليهود بالصّحيفة وضبط منزلتهم في الأمّة، يكفِي لبناء تصوّر مقبول عن سياسة محمّد مع اليهود إبّان قدومه إلى يثرب حَكَمًا ونبيًّا.

# 1- هويّة اليهود في صحيفة المدينة:

إنّ عمدة المسائل في دراسة صحيفة المدينة هي هويّة اليهود فيها. وقد اتّخذ المستشرقون موقفيْن من هذه المسألة: الأوّل يذهب إلى أنّ القبائل الثلاث الكبرى ذُكِرَت في الصّحيفة. أمّا الثّاني، فيعتقد أنّها لم تكن معنيّة بهذه المعاهدة. والواقع أنّ كلّ موقف يتّصل بتصور مخصوص لتاريخ الصّحيفة ووحدتها.

لم يختلف فنسنك (A. Wensinck) عمّا ذهب إليه فلهوزن (J. Wellhausen). فقد أقام الحجّة على أنّ القبائل اليهوديّة الكبرى جزء لا يتجزّأ من الصّحيفة، إذ يمكن الإشارة إليهم في أيّ مكان بأسماء العشائر الخاصّة بهم أ. و يحتجّ فنسنك (A. Wensinck) على هذا الموقف بأنّ محمّدًا كان بإمكانه فعلاً أن يصنُوعَ وثيقة أكثر اتساقًا وأمانة لا تضعَ هذه العشائر الّتي طردها بلا رحمة على قَدَم المساواة مع العناصر المذكورة أعلاه من مجتمع المدينة أله .

و يضيف فنسنك (A.Wensinck) أنّ الرّوايات الّتي اتّهمت بشكل أخرق اليهود بنقض العهد لا تذكر هذه المساواة، إضافة إلى ذلك فإنّ كُتُبَ السّيرة ما كان لها أن تدافعَ عن إجراءات اتّخذها محمّد ضدّ اليهود إذا لم يكونوا جزءًا من هذا الاتّفاق<sup>3</sup>. ويتّفق فنسنك (A. Wensinck) مع فلهوزن (J.) محمّد هو Wellhausen على أنّ اليهود المذكورين في الصّحيفة ليْسوا عربا قد تهوّدوا، لأنّ هدف محمّد هو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p69. See also, J. Wellhausen, Muhammad's *constitution* of Medina, in Wensinck, p 129-130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 69. « Sprenger however thought that the reference was not to indigenious Jews but to the member of the Awsî and khazrajî clans who had accepted Judaism. The Jews with whom we are concerned here, and with whom almost all of the second part of the document is concerned, had far too much autonomy. Moreover, only Jewish groups, not Jewish individuals are mentioned. The Awsîs and khazrajîs who had become Jews are not mentioned separately because they were still considered to belong to their clans even after conversion. Such Jews could have neither bitana no confederates, as did the Jafna and Shutayba. Furthermore, they were no free to decide whether to participate in war when their clan was involved. Moreover, they would not have constituted a political entity and not have made contracts. »

<sup>&</sup>quot; اعتقد سبرنجر، مع ذلك، أنّ الإشارة لا تتصل بيهود أصيلين بل بأفراد من عشيرتي الأوس والخزرج تَهوَّدواً. (ثمّ إنّ) اليهود الذين يَعنُونَنَا هنا، والذين قصدهم الجزء الثاني من الوثيقة برمّته، كانوا على درجة من الاستقلال الذّاتيّ. إضافة إلى ذلك، لم تقع الإشارة إلى أفراد بل إلى مجموعات يهوديّة تحديدًا. ولم تقع الإشارة (أيضًا) إلى الأوسيّين والمخزرجيّين المتهوّدين على حِدَةٍ، فرغم تَهوّدهم مازال يُنظَر إليهم بوصفهم ينتمُون إلى عشائرهم. ولم يكن لمثل هؤلاء اليهود بطانة ولا حلف مثلما هو الأمر بالنّسبة إلى جفنة. فضلا عن ذلك لم يكونوا أحرارًا في تحديد مشاركتهم من عدمها في الحرب التي تعقدها العشيرة التي ينتمُون إليها. ولم يكن بإمكانهم كذلك تكوين وحدة سياسيّة أو عقد معاهدات."

J. Wellhausen, Muhammad's Constitution of Medina, in A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, pp 129-130.

جعْل المدينة وحدة متماسِكة. وليس بإمكانه أن يفعل ذلك ونصف سكّان المدينة مُقصَوْن. وفضلاً عن ذلك فإنّ الصّحيفة في البنود 24 و 37 و 45 تشير إلى يهود منظّمين و ليس إلى أفراد ينتمون إلى بني قيلة 1.

يبدو أنّ جيل (M. Gil) قد قبل مقالة فلهوزن (J. Wellhausen) في شأن هويّة اليهود في الصّحيفة، فهم ينتمُون إلى الأمّة بوصفهم حلفاءَ للعشائر الإسلاميّة. و بالاعتماد على ملاحظة فلهوزن (J.Wellhausen) الّتي تغيد أنّ الصّحيفة لم تُشِرْ البتّة إلى الخزرج وإنّما إلى خمْسِ عشائر تنتمي إليْها، رأى جيل(M.Gil) أنّ هذا الوضع ينطبق على القبائل اليهوديّة الرّئيسيّة<sup>2</sup>.

على أنّ نظرة واط (M. Watt) للمسألة جاءت في شكل افتراض بَنَاهُ على أنّ الصّحيفة لم تُشِر إلى القبائل اليهوديّة الثلّاث. " وإذا كان الأمر كذلك فإنّ الوثيقة في شكلها الحالي تعود إلى الفترة اللاّحقة لإقصاء قريظة. "3. ولكنّه في الوقت ذاته يتظنّن على هذا الأمر لأنّ اليهود كانوا قلّة بعد هذه الدّحقة. و ما كان لِمحمّد أن يُولِيَهم كلّ هذا الاهتمام 4. مثل هذه الافتراضات جعلت واط (M.Watt) يميل إلى أنّ الصّحيفة كُتبت في أوقات مختلفة وأنّ أجزاءها رُتِقَتْ بعد تقتيل بني قريظة 5. وينتهي واط (M. Watt) بناء على منطقه التّاريخي واللّسانيّ في تدبّر الصّحيفة إلى ما رآه فلهوزن (اط (Welhausen) في فهم عبارة " تهوّدُوا". فالعشائر اليهوديّة القليلة الّتي أوْرَدَها السّمهودي (تـ 911هـ) في قائمته أصبحت إلى حدود الهجرة دون أهميّة سياسيّة تُذكر حتّى إنّ المصادر المُؤرّخة لسيرة محمّد لم تُشِرْ إليها. وهم في الصّحيفة بكلّ بساطة يهود النّجار ويهود الحارثة.....6.

أمّا روبن (U.Rubin) فيسلك مسلكًا مجانبًا لِمنتغومري واط (M.Watt) في معالجة هذه المسألة، فـ (يهود بنو) تُشِير إلى المجموعات اليهوديّة المجهولة الإسم وليس إلى القبائل اليهوديّة الكبيرة، وهذه مجموعات لا تمتلك مجالاً خاصًا بها أو ليس لها انتماء قبليّ مُمَيَّز فهي تمتلك علاقاتِ حِلْفٍ مع قبائل عربيّة مختلفة تعيش بيْن ظهْرانيها و تتسمّى بأسمائها . وقد بنّى روبن (U. Rubin) عمادَ هذا الاستنتاج على حُجَج متنوّعة قارع بها مقالات المستشرقين في هذا الباب:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document,* p50 . see M. Gil, *The Constitution of Medina*, p 63.

<sup>3</sup> منتغومري واط، محمد في المدينة، ص 346.

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص  $^{346}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  نفسه، ص  $^{346}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفسه، ص 396-397

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Uri Rubin, The « Constitution of Medina » Some Notes. ", p7. وانظر تعريبا جيّدًا لهذا المقال: فوزي البدوي،" دستور المدينة بعض الملاحظات ، موقع الأوان من أجل ثقافة <a href="https://www.alawan.org">https://www.alawan.org</a>.

أولى هذه الحجج تتمثّل في أنّ قائمة السّمهودي (تـ 911هـ) في أعداء محمّد قد أشارت إلى اليهود بالطّريقة نفسها الّتي أشارت بها إليهم الصّحيفة " يهود بني زريق، يهود بني الحارثة، يهود بني هذل، يهود بني عمرو بن عوف يهود بني النّجّار ..."، و ترد هذه المجموعات جنبًا إلى جنْب مع بني قينقاع و بني قريظة في القائمة ويَحْمِلنا هذا المُعْطى على قَبول فكرة واط (M.Watt) الّتي تقول إنّ بعض المجموعات اليهوديّة تتمايّز عن قبائل اليهود الثّلاث، وهي يهود بني النجّار 2.

و تتمثّل ثاني الحُجج الّتي اعتمدها روبن (U.Rubin) في تحديد هويّة اليهود، أنّ المجموعات اليهوديّة غير المُسمَعّاة الّتي يُشَارُ إليها بإسم "جمّاع النّاس" كانت تقطن في مناطق مختلفة من المدينة3.

وبِما أنّ هذه المجموعات ليس لها أسماء خاصّة بها فالمُرَجَّح أنّها قد خسِرت تنظيمها القبليّ. وعلى العكس من القبائل اليهوديّة الكبرى فإنّهم أُدْرِجُوا حلفاء لقبائل عربيّة كانوا يقيمون بين ظهرانيها. لذلك فإنّ هذه المجموعات تبدو مُتَطَابِقة مع اليهود الّذين ذُكِرُوا في الصّحيفة تحت إسم "يهود بني"4.

أمّا الحجّة الثّالثة، فيتضمّنها قول روبن (U.Rubin) "إنّ طبيعة العلاقات بين المجموعات اليهوديّة وجيرانهم العرب يُمْكِن أن تُفْهَمَ بالنّظر إلى البَيَانَات الإضافيّة الّتي سجّلها ابن إسحاق (تـ 151هـ) في قائمة المعارضين المذكورة أعلاه."<sup>5</sup>.

يروي ابن إسحاق (تـ 151هـ) أنّ لَبيد بن الأعصم سحر محمّدًا وأصابه بعقم ظرفيّ "سحرني يهوديّ من بني زريق". ويقع هذا الحدث بعد الحُدَيبيّة. وتؤكّد الرّواية أنّ لَبِيدًا كان خادمًا لمحمّد. ويُشَارُ إليه في روايات أخرى باليهوديّ من بني زريق. إنّ المعلومة الأهمّ موجودة في رواية الواقدي(تـ 207هـ) فَلَبِيد حليف ضمن بني زُريْق "و كان حليفًا في بني زُريْق" وهذا يعني أنّ لبيدًا ينتمى إلى هذه المجموعات الّتي تربطها ببني زريق حلْف، إضافة إلى كونهم يعيشون بيْن ظهرانيها.

صدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Uri Rubin, "The "Constitution of Medina "Some Notes."", p7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p7. See W. Montgomry. "Economic and Social Aspects of Origin of Islam", *Islamic Quarterly* 1(1988) (193-103) p194

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> " The nature of the relations between these Jewish groups and their Arab neighbours may be elucidated by means of some additional data recorded by lbn Ishaq in the above mentioned list of Muhammad's Jewish opponents." Uri Rubin, "The "Constitution of Medina "Some Notes."", pp 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, p8.

لذلك فإنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) أشار إلى لَبِيد بوصفه أحد أفراد بني زُرَيْق وهو ما يعني حرفيًا " اليهوديّ الحليف الذي يعيش في أراضي بني زريق."1.

ويَعْضِد روبن (U. Rubin) الحجّة الثّالثة بما ذكره ابن حجر العسقلانيّ (تـ 787 هـ) الّذي أكّد وجود حلف بين اليهود وبني زريق قبيلة معروفة من قبائل الأنصار وكان قبل الإسلام بين اليهود والأنصار "حلف" و"إخاء" و"ودّ"2.

وبعد البتّ في هويّة اليهود في الصّحيفة يمضي روبن (U. Rubin) إلى النّظر في أسباب عدم إدراج القبائل اليهوديّة الثّلاث في الصّحيفة. ولعلّ أكثر هذه الأسباب وجاهة هو سَعْي محمّد إلى تكوين وَحْدَة على أساس محلّي ومجاليّ وعلى قاعدة الرّوابط التقليديّة، تنخرط فيها كلّ المجموعات النّي تقطن المدينة في أراض خاصّة بها. وينطبق هذا الأمر على الأوس والخزرج وكذلك على المهاجرين الّذين لحقوا بهم³. ولمّا كانت المجموعات المُخْتاطِة من اليهود مُتحالِفة مع الأوس والخزرج وتقيم معها على الأرض نفسها، فإنّ القبائل اليهوديّة الثّلاث لها أراضيها الخاصيّة في ومن الشهود معنيّة بالمشروع المذكور. إلاّ أنّ هذا لا يعني مثلما أكّد ذلك ليكر (M.Lecker) أنّ هذه القبائل لم تعقد معاهدات منفردة مع محمّد ق

ورغم أنّ نيوبي (G.D. Newby) لم يفصل القول في مسألة هويّة اليهود في الصتحيفة، فإنّه يذهب إلى أنّ القبائل اليهوديّة الكبرى كانت وحدات سياسيّة يهوديّة مستقلّة عن الأنصار، لذلك كان لها اتفاقات منفصلة مع محمّد. على أنّ الصتحيفة معاهدة بيْن محمّد والمهاجرين وقبائل الأنصار وبمقتضى هذا الاتفاق حافظوا على تحالفاتهم السّابقة ما لم يحاربوا المسلمين. ولمّا كانت العشائر اليهوديّة متحالفة مع العشائر العربيّة مثلما أنّ العشائر العربيّة متحالفة مع العشائر اليهوديّة، فإنّ هؤلاء اليهود الذين لهم معاهدات مع الأنصار هم جزء من عمليّة المعاهدة 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p8.

<sup>&</sup>quot; وقد حكى عياض في الشفا أنّه كان أسلم، ويُحتَمَل أن كان على دينهم، وبني زريق بطن من الأنصار مشهور من الخزرج، وكان بين كثير من الأنصار وبين كثير من اليهود قبل الإسلام حلف وإخاء وودّ. "أحمد بن علي بن حجر العسقلانيّ (تـ872هـ)، شرح صحيح أبي عبد الله محمّد بن إسماعيل البُخاري، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، المطبعة السلفية، د.ت، ص.226.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p10. See Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, p 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> G.D. Newbey, A History of the Jews of Arabia, p93.

See, M. J. Kister, The massacre of bani Quraiza, ; A re-examination of a tradition ; *Jerusalem Studies in Arabic and Islam*, 1986, p 83.

ولم ينْأ ليكر (M. Lecker) عن قراءة نويبي (G.D. Newby) إذ عَدَّ بدوْره القبائل اليهوديّة الثّلاث غير معنيّة بالصّحيفة. وهذه القراءة نُلْفِي صداها عند غوتو (Goto) فهو لا يرى أنّ النّضير وقريظة وقينقاع أُشِيرَ إليْهم بـ"يهود بني فلان."1، فأسماء القبائل اليهوديّة الأربع المذكورة أصغر بكثير من أن تضمَّ القبائل اليهوديّة الثّلاث. أمّا ليكر (M.Lecker) فيرى أنّ هذه القبائل ليست معنيّة بالاتّفاق وقد تبنّى حُجَجَ روبن (U.Rubin) المختَلفة2.

يبدو أنّ الآراء الّتي أسس لها فلهوزن (J. Wellhausen) حوْل هويّة اليهود في المدينة غير دقيقة، فمحمّد حين قدم إلى المدينة بوصْفه حَكَمًا اتّخذ إحلال الأمن بها من أوّلويّاته، فقد كان على عِلْم بهشاشة الأوضاع بها، إضافة إلى معرفته بطبيعة العلاقة بين اليهود وبني قيلة خاصّة الخزرج، وإدراكه للانقسام الّذي عليه اليهود أنفسهم. هذه المعطيات كلّها فرضت على محّمد أن يختارَ حَالَ قدومِه إلى المدينة الحفاظ على التّحالفات القديمة بيْن القبائل العربيّة والمجموعات اليهوديّة غير المسمّاة الّتي تعيش بيْن ظهرانيها، وأن يعقدَ تحالفات منفردة مع اليهود الّذين لمْ يكونوا وحدة مُتمَاسِكة رغم قوّتهم الاقتصاديّة وما تبقي لهم من نفوذهم السّياسيّ بعد بُعاث.

يبدو أنّ ما ذهب إليه روبن (U. Rubin) وليكر (M. Lecker)، الّذي تبنّى مُجْمَل مَقَالَة روبن (U.

Ibid, p 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M. Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, p 52. See, A. Goto, The Constitution of Medina, in *ORIENT* (Report the society for Near Eastern Studies in Japan) 18(1982), (Pp 1-17), p 13.

يستنتج بعد تحليل معمّق لهوية اليهود في المدينة إلى أنهّم طائفة معقّدة من حيث نسيجها وقد ألحق بعضهم بالعرب من طريق الموالات وبعضهم الأخر ارتبط ببطون عربية معينة، وهؤلاء اليهود هم غير القبائل العربية الثلاث التي أطرد إثنتان منها وأبيدت الأخرى. . 1bid, p 14

<sup>2</sup> يقول ليكر (M. Lecker) في هذا الصدد:

<sup>«</sup>The identity of the Jewish participants is much disputed. I argue that the majority of The jews of Medina, including the main Jewish Tribes Nadir, Quayraza and Qaynuqa who were not mentioned in the Kitâb, were not party to it. This does not mean that the main Jewish tribes had no agreement whatsover with Muhammad; in the contrary after the Hijra the Nadir, Quayraza and Qaynuqa concluded a separate treaties with him. But these were non-belligerency treaties mainly including security arrangements, unlike the far-reaching commitments undertaken by the Jews who did participate in the kitâb. The rather limited Jewish participation in the kitâb means that it is far less significant with the regard to the Prophet's relationship with the Jews of Medina than has previously been thought »

<sup>&</sup>quot; نُوقِشت هويّة اليهود المشاركين في الوثيقة بالقدر الكافي. سأبرهن أنّ معظم اليهود في المدينة بما في ذلك القبائل اليهوديّة الرّئيسيّة؛ النضير وقريظة وقينقاع الذين لم تَقَع الإشارةُ إليهم في الكتاب، ليسوا جزءا منه. وهذا لا يعني أنّ القبائل اليهوديّة الرّئيسيّة لم يكن لها أيّ معاهدات مع مُحمّد بأيّ وجه من الوجوه، بل بالعكس، فقد عقدت بعد الهجرة معاهدات متفرقة معه. لكنّها كانت معاهدات عدم اعتداء تضمّنت إجراءات أمنيّة. في حين أنّ الالتزامات بعيدةِ المدى كانت مع اليهود المشاركين في الكتاب. إنّ المشاركة المحدودة لليهود في الكتاب تعني أنّهم أقلّ أهمّية في ارتباطها بمحمّد ممّا كان يُعتقدُ سابقًا."

Rubin) في مسألة هويّة اليهود في صحيفة المدينة، يحظى بقدر كبير من المعقوليّة. فليس اللباحث أنْ يقتنعَ بِمَا ذهب إليه بركات (B. Ahmad) لأنّ عدد اليهود الّذي تبقّى بعد حادثة بني قريظة لم يكن من الكثرة حتّى يهتمَّ بِهِمْ محمّد ويضعهم في حُسْبَانِه. وليست حجّة البَيَانَات العدديّة الّتي اسْتَقَاهَا بركات (B. Ahmad) من كُتُبِ السّيرة سوى شهادة على تحقق مشيئة اللّه الّتي لا تُغْلَبُ ولا تُقْهَرُ.

أمّا قراءة كلّ من فلهوزن (J. Wellhausen) وفنسنك (A. Wensinck) فهي بدورها غير وجيهة في هذه النّقطة، والحجّة على ذلك أنّ القبائل اليهوديّة الثّلاث كانت قويّة اقتصاديًّا وفاعلة سياسيًّا، وهي تُقِيمُ على أراضِيها الخاصّة، عكس المجموعات اليهوديّة غير المسمّاة الّتي تعيش على أرض القبائل العربيّة وفق منطق الحِلف، ومثل هذا التّمشي المنطقيّ يؤكّد أنّ القبائل اليهوديّة الرئيسيّة لم تكن تندرج ضمن " يهود بني..." أيْ إنّها ليست طرَفًا في الصّحيفة.

ولمّا كانت رهانات محمّد، مثلما سَبَقَ أن أكّدنا في أكثر من مَوْضِع، إنجاز مهمّته بوصفه حَكَمًا بين الفرقاء بالمدينة وتهيئة التّربة الملائمة لِنجاح دعوته، فإنّه سعى بِمُجَرَّد قدومه إلى يثرب إلى تحقيق وحدة سياسيّة ذات مرجعيّة دينيّة على قاعدة الأرض والدّفاع المُشْنَرك. وتخصّ هذه الوَحْدَةُ القاطنين في المدينة من المجموعات اليهوديّة الّتي فَقَدَت انتسابها القبليّ ومن القبائل العربيّة الحليفة لها. وكان هذا الإنجاز المحمّديّ يقتضي إضفاء القداسة عليه، فكان أن حُرّمت المدينة أيْ صارَت حَرَمًا. وهي مسألة رمزيّة لا تتطلب مثلما ادّعى بركات (B. Ahmad) القوّة والهيمنة لقرْضِها.

لقد قام محمّد بكلّ ذلك في انتظار حسم المسألة الدّينيّة. فإمّا أن يقبَل اليهود دعوته، وإمّا أن يَيْأس منهم إلى الأبَد.

مثلُ هذا التّحليل الّذي سيتّخذ شكله الواضح مع تقدّم البحث جعلنا نطمئن إلى مقاربة (M. Lecker)، ذلك أنّ محمّدًا بمجرّد مجيئه إلى المدينة كَتَبَ الصّحيفة وهي عبارة عن معاهدتين: إحداهما تتعلّق بالمؤمنين والثّانية تتّصل باليهود. ولم تكن الغاية منها إلاّ تكوين وحدة سياسيّة ذات مرجعيّة دينيّة لوضع حدّ لحالة الاحتقان في المدينة من ناحية، وتوفير إطار ينتظم العنصر الدّخيل وهم المهاجرون وتحقيق أرضيّة يمكن أن يضع عليها محمّد قدميه لتوجيه الدّعوة من ناحية أخرى.

هذا هو شأن يهود الصحيفة؛ أمّا شأن القبائل اليهوديّة الثلاث الكبرى فقد تعامل معها محمّد كلا على حدة، نظرًا إلى مَا هي عليْه من انقسامات سياسيّة تجذّرت منذ معركة بعاث، وأحقاد اجتماعيّة تبدّت في النّظرة الاستعلائيّة للنّضير على قريظة وبقيّة اليهود. وليس من الشّطط إذا قلنا إنّ محمّدًا لم تكن له لا القوّة ولا الشّرعيّة حتّى يَفْرضَ قراراتٍ على يهود مستقلّين ومنظّمِين حافظوا رغم

تَرَاجُع نفوذِهم السّياسيّ على مكانتهم في يثرب.

#### 2- الأمـــة

احْتَوَت الصّحيفة على مشاكل عديدة في قراءتها، ويبدو أنّ لفظة "الأمّة" هي المشكل الأكثر تعقيدًا، لذلك تبايّنت آراء المستشرقين حولها وتحديدًا في خصوص منزلة اليهود فيها.

وبغض النظر عن هوية اليهود الذين نصتصت عليهم الصحيفة، فإن فلهوزن (J. Wellhausen) يشير إلى أنهم لم ير تبطوا ارتباطًا وثيقًا بالأمّة، مثلما هو الأمر بالنّسبة إلى الأوس والخزرج والمهاجرين. وقد استقام له هذا التّمايز من خلال انخراطهم في عضويّة الأمّة بشكل يشبه العادات القبليّة قبل الإسلام الّتي تربط بين القبائل العربيّة وموالِيهم1.

ويكُمن اختلاف فنسنك (A.Wensinck)عن فلهوزن (J.Wellhausen) في أنّ الأمّة لم تتضمّن شيئًا من الرّبية تجاه اليهود وإنّما كرّست طموحاتهم، فقد تحقّقت لَهُم مَعَها الحريّة الدّينيّة والأمن وعُومِلوا على قدم المساواة مع غيرهم، رغم أنّ القطيعة قد حدثت بيّنهم و بيْن محمّد². ولم يشذَّ واط ( .M كالله ( Watt ) عن رأي فنسنك (A. Wensinck ) أو فلهوزن (J. Wellhausen )، فقد أقرّ بأنّ اليهود كانوا ضمن الأمّة، غير أنّ طرافة قراءة واط ( M. Watt ) في تناوله لِهذا المصطلح، تكمن في دراسته وفق ثلاثة مستوياتة عددناها الأهمّ: يتصل المستوى الأوّل بالتمييز بيْن القبيلة وبيْن الأمّة. فالأولى تقوم على القرابة والنسب في حين أنّ الثانية تنهض على الدّين. وإذا كان الأمن تكفله القبيلة بالولاء التّامّ لها، فإنّ ذمّة اللته ورسوله تضمنه الأمّة. ويرتبط ثاني المستويات في قراءة واط ( M. Watt ) لمصطلح الأمّة بعلاقته بالقرآن. والفكرة الرّئيسيّة في هذه القراءة أنّ هذا المصطلح وثيق الصلة بالمرحلة "المدينيّة" (نسبة إلى المدينة) لأنّ محمّدًا في المرحلة المكيّة غدّ نبيًا مبعوثًا لقومه. أمّا المستوى الثالث فحدّد فيه واط ( M. Watt ) الصلة بيْن الأمّة والدّين، وفيه تنظرّق إلى منزلة اليهود في هذه الثالمة. فالبند الأوّل" " يشير إلى أنّ اليهود يشكّلون أمة موازية لأمّة من المؤمنين، ولكن حين نقرأ الأمّة. فالبند الأوّل" " يشير إلى أنّ اليهود يشكّلون أمة موازية لأمّة من المؤمنين، ولكن حين نقرأ الأمّة. فالبند الأوّل" " يشير إلى أنّ اليهود يشكّلون أمة موازية لأمّة من المؤمنين، ولكن حين نقرأ

يؤكد فلهوزن أنّ الوثيقة تكشف أنّ اليهود فقدوا امتيازاتهم. ونلفي هذا الموقف أكثر حدّة عند دنّاي(Denney) فقد رأى أنّ اليهود في الصحيفة كانوا بمثابة أمّة دنيا أو شبه أمّة مُميّزة عن المسلمين الذين شكّلوا أمّة خاصّة بهم. ولم يتمتّع هؤلاء اليهود حسب رأيه بأيّ مكانة خاصّة في الوثيقة بل إنّها كشفت عن سياسة محمّد المعادية لليهود. أمّا بركات فرأيه لا يختلف عن رأي فلهوزن فالأمّة التي وصفها بكونها متعدّدة الثقّافات والدّيانات كان المسلمون فيها هم الطّرف الأقوى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Wellhausen, Muhammad's constitution of Medina, in Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, Ibid, 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p69.

See, J. Wellhausen, Muhammad's constitution of Medina, in Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p 133. And F.M. Denny, The meaning of Umma in the Qur'an, *in History of Religion*, i(1975), pp 43-44.

البند الخامس والعشرين: "وإنّ يهود بني عوف أمّة مع المؤمنِين"، وإنّ يهود بني عوف أمّة مع المؤمنِين"، " نتبيّن أنّهم قد انضمُّوا إلى هذه الأمّة. ويذهب واط (M. Watt) إلى أنّ مصطلح الأمّة قد تطوّر. فبعد أن كان يعني أمّة دينيّة خالصة صار مرادفًا لأمّة قائمة على أساس إقليميّ؛ أي أمّة مُعقَّدة تتَّصل بنسيج سكَّانيّ لا يقوم في مقتضيات اجتماعِه على القرابة والنَّسب وإنَّما يخضع لخصوصيّة المجال<sup>1</sup>. وتستمدّ قراءة واط (M. Watt) لِمُصطلح الأمّة قيمتها من إقراره بفرضيّة مفادها أن تكونَ الصّحيفة قد جُمِعت بنودها ورُتِقت بعد إقصاء بني قريظة. وهذه الفرضيّة بدورها موصولة بقناعته مضمونها أنّ محمّدًا الذي قبله الأوس والخزرج نبيًّا لم يكن بإمكانه في الفترة الأولى فرض أحكامه على الجميع، لأنّه ببساطة كان شخصيّة من بين شخصيّات مهمّة يتمتّع بالقدرة على التّر جيح من منطلق كونه نبيًّا، إلا أنّ سلطته بوصفه حَكَمًا فرضتها الوقائع، وهو أمر لم يكن لِيَحْصلُ قبل طرد بني قريظة في كلّ الأحوال². تبدو قراءة واط (M. Watt) لمصطلح الأمّة مُنْسَجِمة مع تمثُّلِه للتّركيبة الاجتماعيّة وللذّهنيّة العربيّة في المدينة. ولا غرْوَ في ذلك، فقد خصّص الجزء الأكبر في مؤلَّفه " محمَّد في المدينة" في دراسة هذه التّركيبة. لكنّنا في المقابل نتساءل عن عدم اهتمام واط (M. Watt) بعلاقة اليهود بالأمّة كما ينبغي، والحال أنّ محمّدًا ما كان لِيُهَاجِرَ إلى يثرب لولا توقّعه أن يتقبّلَ اليهود دعوته، ولم يكن بإمكانه المُخاطرة بالهجرة إلى هذه " الحاضرة " دون أن يعلمَ خصوصيّة الوَضْع بِهَا. إنّنا نرجّح، مثلما سَبَقَ أن أشرنا في سياقات مختلفة، أنّ محمّدًا قد تمَّت له، من خلال بيعتي العقبة ومن خلال المعلومات التي قدّمها له مبعوثه إلى المدينة مصعب بن عمير<sup>3</sup>، معرفة مقبولة بالعلاقات التي تحْكُم يثرب. ورغم أنّ المصادر لا تذكر مثل هذه التّدقيقات، فإنّنا نتفهَّمُ صَمْتَها. فـ"المؤرّخ" المسلم لم يكن معنيًّا بمثل هذه التّدقيقات لأنّ همّه هو تقديم سيرة محمّد بشكل يعزّز إيمان المؤمنين ويرُدُّ على المناوئين من النّصاري واليَهود4.

ومهما يكن من أمر فإن واط (M.Watt) قدّم قراءة مفيدة تكشف النّطوّر الحاصل في الدّعوة المحمّديّة إذ تمّ بمقتضى الهجرة إلى يثرب الانتقال من القبيلة إلى الأمّة، وهو ما مثّل نقلة نوعيّة في تاريخ الدّعوة 5. ولم يكن هذا الانتقال دفعة واحدة بل كان تدريجيًّا وعبر مسار طويل من النّضال

\_

راجع منتغمري واط، محمّد في المدينة، صص 363-380.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، صص 347-363.

 $<sup>^{3}</sup>$  يوكد واط في معرض حديثه عن استمالة محمد لليهود، أنّ مصعب بن عمير كان مبعوث محمد في المدينة . انظر منتغومري واط، محمد في المدينة، ص302.

<sup>4</sup> حوْل تأثّر كتّاب السّيرة في رواية السّيرة بالجدل المُتنامِي في عصر هم. راجع محمّد النّوّي، عصر التدوين والذّاكرة، مجلة آداب القيروان، عدد 11، (2015)، صص 29-50.

<sup>5</sup> يقول فوزي البدوي في مقدّمته لترجمة مقال سرجنت "سنّة جامعة" مبيّنا النّقلة النّوعيّة التي حدثت من خلال مقالة الأمّة " وهكذا يبدو أنّ ارتباط الأمّة بالمدينة واضح جدّا " في تجربة المدينة" فإذا كانت الأمّة هي النقيض لمفهوم القرية المرتبطة بالبداوة. القبيلة والعشيرة القائمة على رابطة الدّم والعرق والنّسب، فإنّ المدينة هي النّقيض لمفهوم القرية المرتبطة بالبداوة. ومحمّد باستقراره في المدينة، حيث انغلق الوحي، يكون قد ضمن لجماعة المؤمنين تواصلاً أساسيًا بين مفاهيم ثلاثة

### قطعه محمّد في المدينة.

يعرض نيوبي (G.D. Newby) موقف جيل (M. Gil) في موضوع الأمة وفحواه أنّ اليهود بناء على ما أقره ابن إسحاق يعدّون جزءًا من هذه الأمّة، وهذه حقيقة لا يمكن أن تكون قد تغيّرت لأنّ منزلة محمّد في الصّحيفة متدنيّة نسبيًّا، ويذكر نيوبي في معرض إجابته عن إشكاليّات الصحيفة أنّ محمّدًا منذ قدومه إلى المدينة كان يأمل أن يعتنق اليهود والمسيحيّون الإسلام. وبغض النظر عن القراءة اللاحقة للإسلام المبكّر التي تجعل منه متضمّنًا لكل ما قبله ، فإنّ أنّ النبيّ كانت له مشاعر مفادها أنه ينتمي إلى أنبياء بني إسرائيل، وقد أقر انطلاقًا من هذا النزوع، مجموعة من التشريعات حاول من خلالها الجمع بين مكونات مجتمع المدينة لا سيّما المكوّن اليهوديّ، ومن ثمة فإنّ انتماء اليهود إلى الأمّة بدا مشروطًا بأن يقبلوا هذه التشريعات 1.

أمّا مقاربة روبن (U. Rubin) لعلاقة اليهود بالأمّة فتبدو متِينة. وقد صاغ هذه المقاربة في مقاله اللاّمع "دستور المدينة: بعض الملاحظات". يرى روبن (U.Rubin) أنّ معنى الأمّة في الصحيفة متطابق مع معناها في القرآن². وقد بنّى معالجته لهذه اللّفظة على العلاقة بين منطوق البند الأوّل من الدّستور ومنطوق الآيات الّتي تضمّنت "الأمّة" وعددها سَبْع، ذلك أنّ عبارة "تبعهم ولحق بهم من الدّستور ومنطوق الآيات الّتي تضمّنت "الأمّة" وعددها سَبْع، ذلك أنّ عبارة "تبعهم ولحق بهم وجاهد معهم" في الصحيفة تعني اليهود في حين أنّ بقيّة الجماعات نُعِتوا بأنّهم أمّة واحدة دون النّاسة. ويعني أنّ اليهود وهذه الجماعات يشكّلون أمّة واحدة. إذا كان مذلول الآيات القرآنية المُشارُ إليها هو " من اجتمعوا على دين واحد مقابل من تفرّقوا شيعاً"، فإنّ البند الأوّل يقرّ أنّ المسلمين من قريش و يثرب واليهود يشكّلون وَحْدة سياسيّة قائمة بذاتها، ويتقاسمون التّوجّه الدّينيّ نفسه، وهم قريش و يثرب واليهود يشكّلون وَحْدة سياسيّة قائمة بذاتها، ويتقاسمون التّوجّه الدّينيّ نفسه، وهم أنّ الوحدة الجديدة قامت على الاشتراك في المؤخّبع المُقدِّس وعلى الاشتراك في العقيدة أيضنًا. وترد لفظة "الأمّة" في البند 25:"وإنّ يهود بني عوف أمّة مع المؤمنين"، وفي رواية أبي عُبَيْد وإنّ يهود بني عوف أمّة من المؤمنين"، وفي رواية أبي عُبَيْد وإنّ يهود بني عوف أمّة من المؤمنين". وقد عدّ روبن (U.Rubin) على خلاف سرجنت (R.B.Serjeant) أنّ رواية أبي عُبَيْد (دَ 224 هـ) هي الأكثر صحة لأنّها تتناسَبُ من جهة الأسلوب مع القرآن والأحاديث.

هي عمق الرّسالة المحمّديّة، وأعني الأمّة، والمدينة، والكتاب. ولا شكّ في أنّ التّحوّل من القرية إلى المدينة، ومن القبيلة إلى الأمّة معناه في صلب التفكير التّاريخيّ " دخول الأمّة في التاريخ." انظر رب. سرجنت، سنّة جامعة، ترجمة فوزي البدوي، ص 122.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G.D.Newby, pp 82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uri Rubin, The "Constitution of Medina "Some Notes, p 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p14.

ويؤكّد روبن (U.Rubin) في مسار احتجَاجِه على صحّة رواية أبي عُبَيْد(تـ 224 هـ) للبند 25 أنّ مضمونها يتلاءم مع ما ورد في السّيرة حول تنازلات محمّد لليهود1. وهذا الرّأي نجد له صدّى في منطوق الآية 64 من آل عمران " قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَالِمةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلاَ نُشرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذ بَعْضُنا بعضًا أَرْبَابًا مِن دون الله". ويأتى البند 25 حسب روبن (U. Rubin) معزّزًا لِهذه السّياسة إذ تمّ اعتبار اليهود مؤمنين ممّا يخوّل لَهُم الحصول على منزلة خاصّة في الأمّة الواحدة، ويُبَرّرُ إعطاءهم الحقّ في الحماية الكاملة. والحجّة الَّتي سَاقَها روبن (U.Rubin) في بَيَان هذا المنطق هي الآية 55 من النّور" وَعَدَ اللَّهُ الذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ الذِي ارْتَضَى ل لَهُمْ ولَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ" والآية 88 من سورة الأنعام" أُولَئِكَ الذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ وَالْحُكْمَ والنُّبُوَّةَ فَإِنْ يَكْفُرْ بِهَا هَؤُلاَءِ فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ". ومن الآيات الّتي يمكن أن نَفَهمَ من خلالها عبارة " لِلْيَهُودِ دِينُهُمْ وَلِلْمُسْلِمِين دينهم" الآية 15 من سورة الشّورى" وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وأُمِرْتُ لِأَعْدَلَ بَيْنَكُمْ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ." والاحتمال الّذي يرجّحه روبن (U. Rubin) في قراءته لعبارة " لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ" في الآية الآنفة الذِّكر أنّ الدّينيْن متساوِيَان؛ أي إنّ لِكلِّ الحقّ في اختيار الدّين الّذي يبتغِيه لنفسه. وفي تقدير روبن (U.Rubin) هذا الاختيار بيِّنٌ في الآية 6 من سورة الكافرين " لكُمْ دِينُكُمْ ولى دِين "2 . ويدرك صاحب مقال " دستور المدينة بعض الملاحظات" تبعا لما قدّم من تحليل،استنتاجا مفاده أنّ "أمّة من المؤمنين" عبارة اصطلاحيّة فقهيّة يمكن عدّها مع شيء من الاختلاف ممّا ينطبق على أيّ جماعة أخرى قبلت الالتحاق بالوحدة الّتي أنشأها محمّد وكوفئت بأنّ لها حقّ الاحتفاظ بوضعها السّابق ممّا يجعلها مختلفة عن غير ها من الجماعات صُلْب هذه الوحدة<sup>3</sup>.

على أنّ ما عليه مقالة روبن (U. Rubin) من تناسق لا يجب أن يحجُبَ عن الباحث ما فيها من نقائص. ذلك أنّ سياسة الاستمالة من المُفْتَرضِ أنْ تتوجّه إلى يهود القبائل الكبرى أساسًا لا إلى الجماعات الّتي تسكن بين ظهرانيّ القبائل العربيّة، إضافة إلى ذلك فإنّ روبن (U. Rubin) قد انتزع بعض الآيات من سياقها في إطار استدلاله على المنزلة الخاصّة الّتي حظي بها اليهود في الأمّة. فالآية السّابعة من سورة "الكافرون" مكّية وسياقها مختلف عن سياق مشاغل محمّد في المدينة

\_

الكافرون (6:119)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, pp16-17

وتحديدًا مشغله المتعلّق بتأسيس كيان سياسيّ في نَموذَجِهِ وتيوقراطيّ فِي جوْهَره. بَيْد أنّ قراءة روبن (U. Rubin)، رغم هذه المؤاخذات، قدّمت تصوّرًا ينهض على بيان المكانة الأثيرة الّتي كانت لليهود قبل أن تدور الدّائرة عليهم، وقبل أن يلاقُوا مصيرهم الفاجع.

وتأتي قراءة ليكر (M. Lecker) منسجمة في فحواها مع قراءة روبن (U. Rubin)، إلاّ أنّها ركّزت أكثر في تحديدها للأمّة على البُعْد الأمنيّ. فقد رجّح ليكر (M.Lecker)، استنادا إلى مَخْطُوط " الفائق في غريب الحديث" للزمخشريّ"، أنّ عبارة " أمّة من المؤمنين " تُقْرَأُ هكذا: "أَمانَة من المؤمنين" لِتَعْدُو ملائمة للسّياق أ. فالمؤمنون الّذين باتوا في ازدياد صارُوا يشكّلون خطرًا على اليهود ممّا جعلهم يخافون على ممتلكاتهم. فيهود بني عوف مثلاً هم حلفاء عوْف من الخزرج كانوا في حاجة ماسنّة إلى الأمان لِصَدِّ أيّ هجوم مُحْتَمَل من أفراد بني الأوس الّذين لا ينتمون إلى المؤمنين أيّ هجوم مُحْتَمَل من أفراد بني الأوس الّذين لا ينتمون إلى المؤمنين أيّ

والواقع أنّ هذه الفكرة مُفِيدَة إذا أخذْنا بِعَيْن الاعتبار أنّ القبائل اليهوديّة الكبرى لم تكن معنيّة بالصّحيفة نظرًا إلى أنّها كانت مستقلّة وقادرة على حماية نفسها بنفسها، وأنّ اليهود الّذين توجّهت إليهم الصّحيفة هم الّذين يعيشون في أراضي الحيّيْن من الأوس والخزرج.

وليس بالإمكان فهم مقالة ليكر (M.Lecker) ما لم نتبيّن أمرْين: التّمييز بيْن المؤمنين وهم من الأنصار والخزرج، والمسلمِين الّذي كانوا أقرب إلى تقبّل الدّعوة، واليهود وهم الّذين أقاموا بيْن القبائل العربيّة في المدينة بوصفهم حلفاء 3. وثاني الأمريْن يتمثّل في أنّ كلمة موادعة في مقدّمة الصّحيفة تغيد ضمان الأمان لليهود، ذلك أنّ محمّدًا كتب كتابًا بين اليهود والأنصار وعقد مُوَادَعَة

\_

<sup>1</sup> يقدّم ليكر (M. Lecker) قراءة طريفة لعبارة "أمّة من المؤمنين". فقد رأى أنّه يمكن تغييرها بـ " أمانة من المؤمنين" استنادًا إلى أنّ النّسخة الاصليّة من مخطوط الفائق في غريب الحديث للزّمخشريّ(تـ467هـ)1، تتضمّن كلمة "أمانة" عوضا عن "أُمّة". وبيّن في هذا الصّدد أنّه ثمة حجج تدحض ما ذهب إليه وأخرى تدعمه. أمّا الحجج التي تدحضه، فيمكن إجمالها في ثلاث نقاط: أو لاها أنّ المحقّقيْن " البجاوي وإبر اهيم" اعتمدًا في النّسخة الهنديّة من كتاب فائق على كلمة "أمأة" وليس"أمانة" بالرّغم من أنّ كلمة "أمانة" موجودة في النّسخة الأصليّة من الكتابة. أمّا النقطة الثانية فتتصل بما ذهب إليه بعض الباحثين، فكلمة " أمانة" عندهم مر ادفة لكلمة " أمّة "، رغم أنّ أحمد بن حنبل عدّ انتماء اليهود والمسيحيّين إلى الأمّة فكرة مر فوضة ومذمومة لا تقبل نقاشًا. وتبدو النقطة الثالثة دقيقة لأنها تتصل بخطإ في النّسْخ فتركيبة الجملة تُناسِب استعمال "أمّة من ...".

ويعتقد ليكر (M. Lecker) أنّ هناك حُجَجًا أخرى أكثر وجاهة تدعم مصطلح " أمانة". فالأمان لم يكن سهلا في الجزيرة العربيّة لا سيّما في المدينة حيث كانت الأوضاع متوتّرة حين قدوم محمّد إليها. وكانت القبائل اليهوديّة الصّغيرة التي، تعيش بين ظهراني عشائر الأوس والخزرج، تفتقد للأمن. وقد حاول ليكر (M. Lecker) أنّ يجد تبريرًا لِهذا الفهم بالعودة إلى الصّحيفة.

See M. Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, pp 139-146.

انظر محمود بن عمر المخشري، الفائق في غريب الحديث، 4 مج، تح على محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، ط2، 1971.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document,* p141. <sup>3</sup> Ibid, pp 143-144.

وعَهْدًا مع اليهود أقرّهم بمقتضاها على دينهم وأموالهم"1. ويشرح ليكر (M.Lecker) كلمة موادعة بأنّها معاهدة مع غير المسلمين ، وَتَر د هذه الكلمة في مواطن متعدّدة في هذا السّياق مرادفة لمُشْرك2. وقد عزّز ليكر (M. Lecker) شرحه لهذه الكلمة بالمقارنة بين موادعة اليهود في الصّحيفة وموادعة محمّد لخزاعة زمن الحُدَيبيّة. ولمّا كانت خزاعة منْقَسِمة إلى طائفتيْن: الأولى تضمّ المشركين والثّانية المسلمين، فإنّ محمّدًا وادع الثّانية. وهذا الأمر مشابه للوضع في المدينة في عقْد الصّحيفة، فالأنصار الطائفة" تتضمّن من أسلم، أمّا من بقيَ على شِرْكه ف" ليس طرفًا في الكتاب"، وعلى أرض الأنصار يعيش اليهود ومعهم كانت الموادعة ق. وتتمّة لِهَذَا التّحليل يشير ليكر (M. Lecker) إلى أنّ الفعل وادع يدلّ بنفسه على أنّ الصّحيفة ضمِنت الأمن لليهود. ومهما يكن من أمر فإنّنا حين نُلْفِي الموادعة في مقدّمة الصّحيفة نفهم أنّها بمعنى أو بآخر ضمان للأمن 4.

لا شكّ في أنّ قراءة ليكر (M. Lecker) " أمّة من المؤمنين" "أمَانَة من المؤمنين" طريفة، إلاّ أنّ الحجّة الّتي أقام عليْها هذه القراءة ضعيفة. ورغم أنّ نتائجها صحيحة، فإنّنا لا يمكن أن نعوّل على وجود خطإ في النّسخ من عدمه في بناء قراءة لمصطلح مفتاح في الصّحيفة مثل الأمّة. ولعلّ استنباط ليكر (M. Lecker) لهذه القراءة الطّريفة يعود إلى حرصه على تماسك مقالته حول صحيفة المدينة لا سيّما في ما يتعلّق بتاريخها، إذ يرى، مثلما سبق أن بيّنا، أنّها صِيغتْ حالَ استقرار محمّد بالمدينة. ويبدو من الضروريّ في هذا الظّرف الدقيق أن يركّز النّبيّ على الجانب الأمنيّ حتّى بتجاوز الأوضاع الهشّة التي تلَتْ المعارك الطّاحنة بين الحَييْن. ويتّفق هذا المشروع مع دوْر محمّد الذي انتُدِب من أجله حكمًا مهمّته الأولى إصلاح ذات البيْن بين الفرقاء.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, 142.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, pp 142-143.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p144.

### خاتمة الفصل:

انقسمت آراء المستشرقين في مسألة اليهود الذين أشارت إليهم الصتحيفة إلى قسميْن: الأوّل تضمّن الرأي القائل بأنّ اليهود المذكورين في الصتحيفة هم القبائل اليهوديّة الكبرى، وأبرز من تبنّى هذا الرأي من علماء الغرب هو فلهوزن (J. Wellhausen) واقتفى أثره فنسنك (A. Wensinck). أمّا القسم الثّاني فَيضمّ آراء الذين عَدُّوا القبائل اليهوديّة الرّئيسيّة غير معنيّة بالصتحيفة بل المقصود باليهود فيها هم المجموعات اليهوديّة التي فقدت انتماءها القبليّ وتعيش بين ظهراني عشائر الأوس والخزرج، ويمثل روبن (U. Rubin) وليكر (M. Lecker) أئمّة هذا الرّأي.

وثمّة رأيٌ آخر مثله سبرنجر (Spenger). ومَفادُه أنّ اليهود المعنيّين بالصّحيفة هم المتهوّدون من عشائر الأوس والخزرج. وقد أبطل فلهوزن (J. Wellhausen) هذا الرّأي وتبنّاه عدد كبير من المستشرقين الذين تناولُوا الموضوع بعده.

وتبقى قراءة واط (M. Watt) لِهويّة اليهود في الصّحيفة أكثر القراءات تعقيدًا، فقد افترض أنّ القبائل اليهوديّة الكبرى معنيّة بالصّحيفة، غير أن البنود المتعلّقة بها قد حُذِفت لا سيّما أنّها قد أخذت شكلها النّهائيّ بعد تصفيّة بني قُريظة. وبناء على ذلك فإنّ اليهود المنصوص عليهم هم المجموعات اليهوديّة التي جمعتْها رابطة الجغرافيّة والمصلحة أكثر من رابطة القرابة. وقد تبنّى بركات (B. Ahmad) الموقف نفسه، فالصّحيفة كُتِبت برُمّتها بعد إقصاء بني قريظة ولم تنقح مثلما أكّد ذلك واط (M. Watt) وإنّما هي اتّفاق بين من بقي من اليهود وهم كُثر في المدينة وبين محمّد.

قادنا تحليل آراء المستشرقين وتمْحِيصها في هذا الفصل إلى أنّ رأي كلّ من روبن (U. Rubin) وليكر (M. Lecker) ومَنْ نحَا منحاهما هو الأقرب إلى الصّحة. ودعامة هذا التّرجيح أنّ الأجواء بين الفرقاء منذ معركة بعاث كانت متوتّرة ولم تنجح أي شخصيّة، بما في ذلك عبد اللّه بن أبي، أن تتزعمَ يثرب وتقودها الى السلم، مثلما أنّ المجموعات اليهوديّة التي كانت تُقِيم بين ظهراني العرب ولم يكن لها القدر الكافي من الاستقلاليّة بَدَت أكثر عرضة للاعتداء. ولمّا كانت مهمّة محمّد الأولى هي إحلال الأمن فإنّ المعنيّين بالصّحيفة هم الحلقة الأضعف من اليهود وليس القبائل اليهوديّة الكبرى التي كانت تمتلك مصيرها بِيَدِها رغم ما آلت إليه من ضعف كشفته معركة بعاث.

 طموحات اليهود، في حين أنّ واط (M. Watt) بيّن أنّ اليهود انضمّوا إلى أمّة المؤمنين، مؤكّدًا أنّ هذا المصطلح في لم يكن يعني أمّة دينيّة خالصة لأنّها قامت على أساس تعقيد التّركيبة الستكّانية في المدينة.

وقد خلصنا في هذه المسألة إلى أنّ قراءة كلّ من ليكر (M. Lecker) وروبن (U. Rubin) هي الأكثر دقة. فقد انخرطت المجموعات اليهوديّة التي تعيش بين ظهْرانيّ العشائر الأوسيّة والخزرجيّة على قاعدة الرّوابط القبليّة المعمول بها. وكان الهدف من الأمّة هو التّأسيس لوحدة تقوم على الاشتراك في المجال والدّفاع المشترك مع ضمان الحرّية الدّينيّة.

إلا أنّ الصّحيفة بوصفها وثيقة سياسيّة ذات بعد دينيّ لا يمكن تمثّلها دون تدقيق النّظر في العلاقة الدّينيّة التي جمعت بين محمّد واليهود التي في أفقها تشكّل جو هر الإسلام.

## الفصل الثالث:

# محمد واليهود: العلاقات الدينية

### مقدّمة الفصل الثّالث:

ندرس في هذا الفصل العلاقات الدّينيّة بيْن محمّد واليهود. وتنْطوي هذه المسألة على مجموعة من القضايا لعل أبرزها الجذور اليهوديّة لطقوس العبادة في الإسلام. وتمثّل هذه القضيّة مدْخَلا لِتفَهُّم منطق الاستمالة الذي سلكه مُحمّد منذ قدومه إلى يثرب. ومن القضايا المهمّة في تبيّن العلاقات الدّينيّة بين محمّد واليهود نذكر " دوغم" أو عقيدة ملّة إبراهيم وتُعَدُّ هذه القضيّة مفتاحًا للإحاطة بمنطق المخالفة الذي انتهجه محمّد للتحرّر من اليهوديّة وتأصيل الإسلام.

وتنفتح دراسة ثنائية الاستمالة والمُخالفة التي تشكّل من خلالها الإسلام دينًا أصيلاً ومُمَيَّزًا، على قضية تتصل بطبيعة اليهوديّة التي جادلها محمّد وتحرّر منها وهي قضيّة سبق وأن ضبطنا جزءًا كبيرًا من ملامحها في الفصل الثاني من الباب الأول.

وسَنُبَرْهِن في هذا الفصل من خلال مُحَاورَة مقالات فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) ومعزوز (H. Mazuz) وفيرستون (G.D. Newby)، على أنّ محمّدًا قد اعتمد منطق الاستمالة والمخالفة، وفي سياق هذا المنطق نشأت دوغما (Dogma) إبراهيم للتّحرر من اليهوديّة، وتجذير الإسلام في فضائه العربيّ. وسنستدلّ على أنّ اليهوديّة التي تعامل معها محمّد كانت يهوديّة مخصوصة.

ونُنبّه إلى أنّنا في هذا الفصل قد اعتمدْنا عيّنات دالّة لتبيّن منطق الاستمالة والمخالفة، لأنّ غايتنا من هذا الفصل ليست درس الجذور اليهوديّة للإسلام، وإنّما تبيّن كيف تشكّل الإسلام بوصفه دينًا مُميّزًا في أفق العلاقة الديّنية مع اليهود.

## الجذور اليهودية لطقوس العبادة في الإسلام:

#### 1- الصلاة:

يصنعب التّعمّق في نقاش علاقة محمّد باليهود دون معالجة تأثير اليهود في طقوس العبادة في الإسلام، ومن هذه الطّقوس نذكر الصّلاة.

أكّد فنسنك (A.Wensinck) أنّ كلمة صلاة في العربيّة تعني الدّعاء 1. وهي أيضا تدلّ من خلال جذر ها الأراميّ على صلوات المسيحيّين واليهود 2. ثمّ بيّن من خلال الآية 78 من سورة الإسراء" أقِم الصَّلاة لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا " أنّ التلاوة الصّباحيّة كانت جزءًا من الصّلاة في مكّة 3، وقبل أن ينْتهي فنسنك (A.Wensinck) إلى أنّ شكل الصّباحيّة كانت جزءًا من الصيّلاة في مكّة وأنّه من الصّعب عدّ الركوع جزءًا من الصلاة المكيّة رغم أنّ الميّنة بن من سورة المرسلات ("وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ") تمكننا من افتراض وقوعه ، الآية 77 من سورة المرسلات ("وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ") تمكننا من افتراض وقوعه ، بيّن أنّ الركوع طوال الصيّلاة كانت أمرًا مُطبّقًا في المدينة بناء على آيات عديدة منها : الفتح(48: بيّن أنّ الركوع (ص(43:38) والبقرة (58:2)) والحجّ (27:22)، وأنّ محمّدًا لم يكن يُمَيّز بيْن السّجود والرّكوع (ص(43:38) والبقرة (58:3)) وأنّ هذين المُهمّيْن من الصّلاة وهُمَا : الرّكوع والتّلاوة، لم يتغيّر 14.

رأى فنسنك (A.Wensinck) أنّ الصلاة في الإسلام تعود إلى مصدرين: الأوّل مسيحيّ وهو ما يمكن أن نتوصل إليه من خلال شهادة يوحنّا الأفسوسيّ (J. Ephesus)، الّذي لاحظ أثناء زيارته القصيرة إلى ديْر، صندور صنوْت شبيه بسقوط المطرقة على السندان. ولمّا دقّق في الأمر بَانَ له أنّ الصوت آتٍ من الزّنزانة المُجاورة، و بها لقى رجلاً تقيًّا يرمى بنفسه على الأرض خلال الصلاة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p75

قدّم أوري روبن في مقاله: "صلاة الضّحى وصلاة العصر في الإسلام المبكر"، إضاءات مهمّة تتعلّق بالصّلالة الصباحيّة أي صلاة الضحي مبيّنًا المواقف المتباينة حولها في كتب السيرة والحديث.

See, Uri Rubin, Morning and evening prayer in early Islam, *J.S.A.I* 10. 1987 (Pp. (40-63.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p75.

<sup>&</sup>quot;محَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم" (الفتح 48: 29) "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ" (الحج 22:77)

<sup>&</sup>quot;يَا اليَّهَا الذِينَ امَنوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا وَاعْبُدُوا وَاعْبُدُوا وَاعْبُدُوا وَاعْبُدُوا " لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنْ الْخُلطَاء لَيَثِغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَتَاهُ فَاسْتَغَفْرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ" (ص23.38)"وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ" (البقرة الْقَرْيَةُ مَنْهُمْ مَعْدًا وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ" (البقرة 58:2)

إلى درجة أنّ ركبتيْه ورأسه ضرَربا الأرض على التوالي¹. أمّا المصدر الثّاني فيهوديّ، ذلك أنّ تلاوة الصلوات في أوْقات معلومة في اليوم عادة يهوديّة قديمة². ويقدّم مثل هذا التّحليل الدّليل على أنّ محمّدًا قد تمثل في ذهنه الصّلاة اليهوديّة والمسيحيّة.

يؤكّد فنسنك (A.Wensinck)أنّ القرآن لم يكن صريحًا، في ما يتعلّق بأوقات الصّلاة وأنّ انعقادها لم يكن واضحًا في مكّة، ولكنّ عدَدًا من الآيات تُشير إلى بعض الأوقات $^{3}$  ممّا يعني أنّها كانت طوال الفترة المكّية في الصّباح وفي المساء وفي اللّيل $^{4}$ .

ويتجلّى المؤثر المسيحيّ في أنّ قيام اللّيل كان مسألة شائعة بين القدِّيسِين الورِ عين الّذين كانوا يختارُون اللّيل في صلواتهم<sup>5</sup>، أمّا المؤثّر اليهوديّ، فيكمن في أنّ محمّدًا في المدينة- على الأقلّ في أوّل قدومه إليها- اتبع اليهود في أوقات عقد الصّلاة، وهي : "شحاريت": الصّباح، و" منحاه" : الظّهيرة، و" معريب ":المساء<sup>6</sup>.

وقد سجّل واط (M. Watt) الاستنتاجات نفسها في معرض تحلِيلِه لاستمالة محمّد اليهود، فَصَلاة الظّهر مثلا فُرضَتُ مجاراة للعادات اليهوديّة. وَيَبْدو أنّه لا يُوجَدُ في مكّة سوى صلاة الصّبح والمغرب ما عدا إلى قيام اللّيل<sup>7</sup>. وهذا الأمر يؤكّده كايتاني (Caetani) في "حوْليات الإسلام"، ولكنّ القرآن يأمر في المدينة: "حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَ الصَّلَاةِ الوُسْطَى"<sup>8</sup>.

أمّا معزوز (Mazouz) فيذهب إلى أنّ السّجود والرّكوع كانَا جزْءًا من طقوس اليهود منذ أزمنة

كذلك (البقرة 238: 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p77.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p77.

كذلك (الإسراء 78:17):" وَأَقِمْ الصَّلاَةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وُقرْ آنَ الفَجْرِ إِنَّ قُرْ آنَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُو دًا" كذلك (الإسراء 78:17):" وَأَقِمْ الصَّلاَةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وُقرْ آنَ الفَجْرِ إِنَّ قُرْ آنَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُو دًا" كذلك (الإسراء 78:17):" وَأَقِمْ الصَّلاَةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وُقرْ آنَ الفَجْرِ إِنَّ قُرْ آنَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُو دًا"

و يشير فنسنك إلى أن هوتسما قد قدّم الحجج الكافية أنّ الصلاة الوسطى المُشار إليها في القرآن "وحَافِظُوا عَلَى الصَّلاةِ وَالصَّلاةِ الوُسْطَى وَقُمُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ" (البقرة 2: 238)" هي صلاة الظهر، ومن ثمة فإنّ محمدًا قد عقد صلواته في الصباح وفي وقت الظهيرة وفي المساء بشكل متطابق مع الصلوات اليهوديّة المعروفة.

Ibid, p77

أكد أوري روبن أنّ صلاة العصر تتطابق مع صلاة منحاه في اليهودية. ويتبدى المؤثر اليهودي بشكل واضح في تقديس المسلمين لساعة العصر يوم الجمعة وعدّها ساعة يُقْبَلُ فيها الدعاء، على غرار اليهود الذين يقرّون بأنها ساعة بداية السّبت.

See, Uri Rubin, Morning and evening prayer in early Islam, p 54. في هذا الصدد يمكن الإشارة إلى اختلافات كتُب التفسير لتوقيت هذه الصلاة، فمنهم من قال إنها الفجر ومنهم من عده صلاة الظهر والأغلبية رأت أنها صلاة العصر، وعلى خلاف روبن الذي يذهب إلى أنّ هذه الصلاة عُقِدت في مكة، يرى فنسنك أنّها في المدينة.

7 منتغومري واط، محمد في المدينة، ص 304.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid, p84.

بعيدة. وبما أنّ المسيحيّة استخدمت الرّكوع والسّجود على نطاق واسع، فإنّ حكماء التلمود حسب معزوز (Mazouz) ناهضُوا السّجود طوال الصّلاة، وحدّدوا بشكل دقيق مقدار الرّكوع والسّجود المسموح به 1.

ومهما يكن من أمر فإنّ الصّلاة في الإسلام بتفاصِيلها لها جذور في اليهوديّة والمسيحيّة. ولعلّ ذلك ما يؤكّد سعْي محمّد إلى أن يَنْسُجَ على منوال هاتين الدّيانتين وخاصّة اليهوديّة.

#### 2- الجمعة:

لا شكّ في تأثر الإسلام باليهوديّة في يوم الرّاحة، فقد اختار محمّد يوم الجمعة بوصفه يوم راحة. وقد أراد من خلال ذلك أن يُجَنِّب أتباعه عِبْءَ القوانين التّنظيميّة الدقيقة الصّارمة لِيُوم السّبت². ولعلّ هذا الاختيار مثلما ذكر فنسنك (A. Wensinck) كان مَبْنِيًّا على طَلَب من الأنصار. فإحدى الرّوايات تنصّ على أنّهم كانوا يتّجهون بالخطاب إلى محمّد متذمّرين من أنّ اليهود والمسيحيّين لهم اليوم السّابع يجتمعون فيه، مُطالِبين بيوم خاصّ بهم يجتمعون فيه<sup>3</sup>. مثل هذه الرّواية تقود إلى درْء إحدى المسلّمات في هذه المسألة وهي أنّ الجمعة كانت من اقتراح مصعب بن عمير. مثلما تؤكّد أنّ " فرض يوم الجمعة كان نسْجًا على منوال السّبت، ولا يجب أن يَغْرُب عن ذهن الباحث أنّ طقس الجمعة والسّبت متشابهان. فالمسلمُ عليه أن يتّخذ في يوْم الرّاحة زينتَهُ بأن يَلْبس أحسن ثيابه وأن يتسوَّك وأن يَتَعَطَّرَ. وهذه الوصفة تذكّرنا بالطّبع بالسّبت. "4.

وفي ما يتعلّق بتاريخ فرض يوم الجمعة يوما مقدّسًا، يقول فنسنك (A.Wensinck) " إنّ القول بأنّ المسلّمة الجمعة قد فُرضت في المدينة بأمر من محمّد قبل سنوات من الهجرة هو قوْل مبنيّ على المسلّمة القاضية بأنّ محمدًا قبل فترة طويلة من الهجرة كان ميّالاً إلى الاسترشاد بالممارسة اليهوديّة، إضافة إلى ذلك يبدو أنّ محمّدًا واصل طقس الجمعة مباشرة بعد الهجرة."5.

ويذهب واط (M.Watt) في هذا السّياق إلى أنّ مصعب بن عمير قد طلب في السنة التي سبقت أن يجمع المؤنين، فسُمح له بذلك شريطة أن يحترمَ اليوم الذي يستعد فيه اليهود للسبت، فضلا عن ذلك فإن محمّدًا لم يمارس يوم الصّلاة هذا حتّى الجمعة الّتي قضاها في المدينة. ويستنتج واط

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Mazouz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p81.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Ibid, p81.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> « The fact that the Friday was appointed at Medina on the order of Muhammad several years before the hijra leads us to conclude that long before he was inclined to be guided by Jewish practices. Furthermore, it appears that Muhammad probably continued the Friday service immediately after the hijra. » Ibid, p81

 $^{1}$ ن لهذا الطقس أصل عبري (M.Watt)

نستنج إذن أنّ محمّدًا قد اعتمد يوم راحة للمسلمين أُسوة باليهود. لكن يجب أن نوسع مجال التّأثير في هذه المسألة لأنّ المصادر تشير إلى يوم العروبة في الجاهليّة: الجمعة، وهو يوْم احتفال أيضًا2.

#### 3- الأذان:

لم تذكر المصادر تاريخ الأذان، لكنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) يروي أنّه من الفرائض الأولى في المدينة. ولقد احتاج المؤمنون الذين تعوّدُوا على الاجتماع بدار محمّد للصلاة إلى وسيلة لِتحديد موعد للقائهم. على أنّ المسلمين كان بإمكانهم اعتماد الناقوس مثلما هو الشأن بالنّسبة إلى المسيحيين أو البوق اليهودي، بيد أنّهم عوّلُوا على الصوّت وذلك بناء على أحلام متواترة لِعبد اللّه بن زيد وعمر بن الخطاب<sup>3</sup>. ورغم هذه الرّغبة في التّمايز فإنّ التّشاكل مع اليهوديّة والمسيحيّة كان موجودًا في المبدأ وهو النّداء للصلاة: ورد في القرآن ". يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَي المبدأ وهو النّداء للصلاة: ورد في القرآن ". يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَي المبدأ وهو النّداء للصلاة؛

وعد حجّي معزوز (H. Mazuz) المصدر الوحيد الّذي يشير إلى استعمال اليهود لقرن كبش هو BT, shabbat,33b، إذ يُنْفَخُ يومَ الجمعة عند الغَسَق في القرن لِتَنْبِيه اليهود حتّى يتوقّفوا عن العمل ويستعدّوا للسبت. وَيَبْني معزوز (H.Mazuz) انطلاقًا ممّا تقدّم أنّ هذا الشّكل من الدّعوة إلى الصّلاة عادة خاصّة بيهود المدينة 5.

والواقع أنّ واط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) لم يتعرّضنا لهذه النّقطة لأنّ بحثيهما لم يتّجِها إلى تتبّع الحياة الرّوحيّة لليهود في المدينة أو إلى جذور الطّقوس الإسلاميّة مثلما هو الأمر بالنّسبة

منتغومري و اط، محمد في المدينة، ص<math>302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شهاب الدين الألوسي، 16ج، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والبع المثاني، تحقيق علي عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1، 1994، ج14 ص ص 293-294. (وأول من أقامها قبل الهجرة أسعد بن زرارة بقرية على ميل من المدينة) صر 294.

 $<sup>^{8}</sup>$  عبد الملك بن هشام، السيرة النبوية، ج2، صص 149-151. انظر بو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، مصنف عبد الرزاق، 10 ج، تحقيق ودراسة مركز البحوث التقنية والمعلومات، دار التأصيل، ط2، 2013، ج2، ص 165. /ابن سعد، كتاب الطبقات الكبير، جزء 1، ص 219. /أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري، أنساب الأشراف، ج1، ص 273.

<sup>4</sup> الجمعة (9:62)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. Mazouz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p37. انظر التلمود " خلق الله الشياطين يوم الجمعة عندما خيم الغسق ولم يخلق لهم أجساداً ولا ملابس، لأن يوم السبت كان قريباً وما كان لديه الوقت الكافي ليعمل كل ذلك و على حسب رواية أخرى لم يخلق لهم أجساداً عقاباً لهم، لأنهم كانوا يريدون أن يخلق الإنسان بدون جسد.".

إلى فنسنك (A. Wensinck) ومعزوز (H. Mazuz).

#### 4- القبلة:

لقد استقبل محمّد في صلاته منذ الفترة المكيّة القدس. وهذا التقليد نلفيه واضحًا في العهد القديم. فاليهود كانوا يتوجّهون أثناء صلاتهم تجاه الهيكل<sup>1</sup>. ولم يكن اختيار محمّد للقدس قبلة إلاّ استمالة لليهود ورغبة منه في جعْل دِينه على غرار دِينهم. ويؤكّد كلّ من فنسنك لليهود ورغبة منه في هذا الأمر.

يؤكد واط (M. Watt) وهو يفحص هذه المسألة أن استقبال القدس كان أوّل قدوم محمّد إلى المدينة. لكن من الصّعب تحديد ما إذا كان هذا الاختيار في مكّة أو المدينة، رغم أن رواية البراء بن معرور تشير إلى أنه رفض قبل الهجرة أن يدير ظهره للكعبة ويستقبل القدس. أمّا في ما يخصّ المؤثرات التي حملت محمَّدًا على مثل هذا الاختيار، فإنّ واط (M. Watt) لا يقطع بالتأثير اليهودي، فمِن المُرَجَّح أنّ محمّدًا لم يكن له أية قبلة، وهذا ما جعله ينسج على منوال اليهود في هذا الطقس، ومِن المرجَّح أيضًا، إذا ما قبلنَا باتجاهه نحو القدس في مكّة، أن يكون ذلك بفعل التأثير المسيحيّ. وينتهي واط (M. Watt)، بناء على رواية البراء بن معرور التي يؤكدها القرآن (البقرة: 145-146-140)، إلى إمكانية أن يكونَ محمدًا قد اختار القدس قبلة مُجاراة لِمُسلمي المدينة².

ويدقّق معزوز (H.Mazuz) القول في القبلة مبيّنًا أنّ مفسّري القرآن يتحدّثون عن قبلتيْن، فالنّصارى يتوجَّهُون في صلاتهم نحو الغرب، أمّا اليهود فَيتوجَّهون نحو الشرق<sup>3</sup>. ويذهب إلى أنّه ثمّة علاقة بين القبلتيْن المَنْصُوص عليْهما في المصادر الإسلاميّة وبيْن القبلتيْن المذكُورَتيْن في النّلمود<sup>4</sup>.

لئن كان موقف فنسنك واضحًا إذ بين التأثير اليهودي في اختيار محمّد للقبلة، فإنّ واط ( .M كان موقف متذبذبًا من هذه المسألة رغم إقراره بأنّ محمد حاول بعد قراره الهجرة إلى المدينة أن يصوغ الأسلام على شاكلة أقدم الأديان<sup>5</sup>. ولم ينتبه واط إلى رواية البراء بن معرور ليست إلا محاولة من كتاب السّيرة لتّعريب هذه الطقوس درءًا لشبه تأثر محمد باليهودية وهو أمر

149

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p79.

 $<sup>^{2}</sup>$  منتغمري واط، محمد في المدينة، صص  $^{2}$ 304-306.

H. Mazouz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p39.
 ويقول الماورديّ: " لأنّ اليهود توجّهوا إلى الشّرق والنّصارى يتوجّهون إلى الغرب في الصّلاة " أبو الحسن
 الماورديّ، النكت والعيون، ج1 تحقيق السيد بن عبد الرحيم، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، دت ص245.
 H. Mazouz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> انظر، متغومري واط، مُحمّد في المديّنة، ص 302، وص 305. ثم إن واططوال الفصل الذي عنونه بـ" محاولات محمّد للتفاهم مع اليهود، ركز على منطق الاستمالة أي استمالة اليهود الذي انتهجه محمّد أول قدومه ألى المدينة.

أكّده فنسنك (A. Wensinck). والواقع أنّ معزوز (H.Mazuz) قد اقتفى أثر جيجر (A.Geiger) مقدّمًا تبريرًا منطقيًّا لاختيار محمّد لِقبْلة اليهود، وهو حمْلُ اليهود على الإسلام أيْ استمالتهم نحو الدّين الجديد1.

## 5- الصوم:

تحدّث المستشرقون عن صوم يوم عاشوراء وصوم الإثنين والخميس وصوم التّاسع من ذي الحجّة، وعدّوا ذلك دلالة على تأثّر محمّد باليهوديّة وحجّة على محاولاته لكسبهم إلى صفّه.

قدّم فنسنك (A. Wensinck) حجّتين تؤكّدان أنّ الصوّم الّذي فُرض بُعَيْد قدوم محمّد إلى يثرب لم يكن معلومًا في مكّة: الأولى أنّ السور المكيّة تعني بالصوّم الانقطاع عن الكلام، في حين أنّ كلمة صوم "ترد في السور المدنيّة في معنى الكفّ عن الطّعام والشّراب والنّكاح. وهذا التّغيير غير المتوقّع يشير إلى تأثير خارجيّ. وقد استقى محمّد الكلمة في معناها الطّقسيّ من يهود المدينة"2. ويشير فنسنك (A. Wensinck) أيضًا إلى أنّ يهود الحجاز كانُوا يسمّون هذا اليوم بالعاشر وهو يوم الغفران الموافق للعاشر من تشري(Techri)، أمّا عند الكتّاب المسلمِين فنجده تحت اسم عاشوراء. أمّا معزوز (H.Mazuz) فيتحدّث عن الجذور اليهوديّة التّلموديّة لِعاشوراء3.

إنّ وجهات النّظر المختلفة رغم اتّفاقها على أنّ محمّدًا استمال اليهود من خلال صومه لِهذا اليوم، لا تحمل تصوّرًا واحدًا لتاريخ هذا اليوم استنادًا إلى التّقويميْن الإسلاميّ واليهوديّ.

عرض فنسنك (A. Wensinck) تفسيرًا لاختيار المسلمين للعاشر من محرّم تاريخًا للاحتفال بعاشوراء، ذلك أنّ غاية هذا الاختيار تتمثّل في تحقيق التّناغم مع تشري (Techri) أوّل شهر في

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Geiger, *Judaism and Islam*, Cornell University Library, Printed at the M.D.C.R.C.K, Press 1898.

يشير نيوبي أيضًا إلى أنّ المسلمين الأوائل كانوا يتوجّهون إلى القدس في الصلاة شأنهم شأن اليهود وقد أورد هذه الإشارة وبعض الإشارات الأخرى المتعلقة بالصوم والصلاة وقراءة التوراة، في معرض حديثه عن دستور المدينة، مبيّنًا أنّ محمّدًا منذ قدومه إلى المدينة كان لديه أفكار تتعلق بإمكانيّة أن يعتنق اليهود والمسيحيّون الإسلام. وبغض النظر عن القراءة اللاحقة للإسلام المبكّر التي تجعل منه متضمّنًا لكل ما قبله، يشير نيوبي إلى أن محمّدا كانت له مشاعر مفادها أنه ينتمي إلى أنبياء بني إسرائيل. G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «The word sawm occurs in the Medinan Surahs in the meaning of abstention from eating, drinking and sexual intercourse. This unexpected change indicates an obvious foreign influence. And this is to be found close by. Muhammed adopted the word in its ritual meaning from Jews of Medina. » A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>H. Mazouz, *The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina*, p30.

السنة اليهوديّة .يقول فنسنك (A. Wensinck) عن العاشر من تشري (Techri): هو آخر سبتمبر، وليس بإمكاننا أن نعلم أيّ شهر عربيّ في السنة الأولى بعد الهجرة يوافق عاشوراء. "1.

و في السياق نفسه يعبّر واط (M.Watt) عن صعوبة تحديد الشهر الهجري الذي كان فيه صيام عاشوراء، ويفترض في المقابل أنّ بعض مُسْلِمِي المدينة اعتادُوا صوم هذا اليوم قبل فرْض صوْم رمضان، وحجّته في ذلك أنّه حين فُرض شهر الصيام لم يقع تحريم صوم عاشوراء وإنّما صار تطوّعًا<sup>2</sup>، ويشير واط (M.Watt) بالعودة إلى تفسير ريتشارد بل (R.Bel) إهمّية الصيام بالنسبة إلى محمّد من خلال مُمَثالته بين انتصاره الكبير في بدر وبين انتصار اليهود بإغراق جيش فرعون في البحر، وهو ما جعله يحتفل على غرارهم ولكن بالتشريع لصوم شهر رمضان 3.

تمثّل قراءة معزوز (H. Mazuz) لِهذا الموضوع مفتاحًا حقيقيًّا لِكلّ إشكالياتها. فالمصادر اليهوديّة تنصّ على أنّ صوم عاشوراء يقع في التّاسع من تيفيت (Tevet) وهو قطعًا ليس يوم الغفران: هكذًا قالَ رَبُّ الجُنُودِ إنَّ صَوْم الشّهْرِ الرَّابِع وصَوْمَ الخَامِس وَصَوْمَ السَّابِع وَصَوْمَ الغفران: هكذًا قالَ رَبُّ الجُنُودِ إنَّ صَوْم الشّهْرِ الرَّابِع وصَوْمَ الخَامِس وَصَوْمَ السَّابِع وَصَوْمَ الغفران: هكذا قالَ رَبُّ الجُنُودِ إنَّ صَوْم الشّهْرِ الرَّابِع وصَوْمَ الخَامِس وَصَوْمَ السَّابِع وَصَوْمَ الغفران: هكذا البّهودَا البّهاجًا وَفَرَحًا وَأَعْيَادًا طيّبَةَ فَأَحِبّوا الحَقَّ وَالسَّلاَمَ "(زكريّا 19:8). ويرتبط تاريخ العاشر من تيفيت الشّهر العاشر بداية من نيسان بشروع ملك بابل في حصار القدس، ويمثّل المرحلة الأولى من الدّمار، وقد ذُكر في نهاية الأشهر المَفْرُوضَة قصند ترتيب الأشهر ترتيبًا صحِيحًا4.

وإذا كان تيفيت (Tevet) هو الشهر العاشر من السنة اليهوديّة فإنّ تشري (Techri) هو الشهر السنابع بداية من نيسان. ويذكر الكتاب المقدّس أنّ يوم الغفران هو الشهر السنابع: " ويَكُونُ لَكُمْ فَرِيضَةً دَهْرِيَّةً أَنَّكُمْ فِي الشَّهْرِ السَّابِعِ فِي عَاشِرِ الشَّهْرِ ثُذَلِّلُونَ نُفُوسَكُمْ وَكُلُّ عَمَلٍ لاَ تَعْمَلُونَ: الوَطَنِيُّ وَالغَريبُ النَّازِلُ فِي وَسَطِكُمْ" (لاويون 20:16) وَإِنَّ الشَّهر الأوَّل هو نِيسَان " هَذَا الشَّهْرُ يَكُونُ لَكُمْ رَأْسَ الشَّهُورِ، هُوَ لَكُمْ أُوّلُ شُهُورِ السَّنَةِ. (خروج 2:12) 5.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>« The 10 th of Tichri was at the end of September. It can not be acertained now in wich Arabian 'Achura fell in the years 1.A.h. » A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p89.

ويعود هذا الاضطرآب حسب فنسنك (A. Wensinck) إلى عجز المُسْلمِين الأوائل عن المطابقة بَيْن أَخَر سبتمبر ويوم عاشوراء بسبب اختلاف التقويمين.

<sup>2</sup> منتغمري واط، محمّد في المدينة، ص 304.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص310.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. Mazuz, *The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina*, p 29.see also, BT, Ro'sh ha-Shana, 18 b. i note 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, pp 29-30.

ويذهب معزوز (H.Mazuz) إلى أنّ اليوم العاشر من الشّهر الأوّل ليس يوم صوْمٍ، و ليس ثمّة من مطالبَ فيه إلاّ ذبح شاة في عيد الفِصنح 1: " كَلِّمَا كُلَّ جَمَاعَةِ إسْرَائِيلَ قَائِلَيْنِ :فِي العَاشِرِ مِنْ هَذَا الشَّهْرِ يَأْخُذُونَ لَهُمْ كُلُّ وَاحِدٍ شَاةً بِحَسَبِ بُيُوتِ الآبَاءِ، شَاةً لِلبَيْتِ. وَإِنْ كَانَ البَيْتُ صَغِيرًا عَنْ أَنْ يَكُونَ كُفُوًا لِشَاةٍ، يَأْخُذُ هُو وَجَارُهُ القَرِيبُ مِنْ بَيْتِه بِحَسَبِ عَدَدِ النَّفُوسِ. كُلُّ وَاحِدٍ حَسَبَ أَكُلِهِ تَحْسِبُونَ يَكُونَ كُفُوًا لِشَاةٍ، يَأْخُذُ هُو وَجَارُهُ القَرِيبُ مِنْ بَيْتِه بِحَسَبِ عَدَدِ النَّفُوسِ. كُلُّ وَاحِدٍ حَسَبَ أَكُلِهِ تَحْسِبُونَ يَكُونَ كُفُوًا لِشَاةٍ ". (خروج 12: 3،4،5). والاستنتاج الّذي أدركه معزوز (H. Mazuz) هو: " بما أنّه لا يُوجَد صوم طوال نيسان في الشّهر الأوّل من السّنة في التقويم الموسويّ، يبدو من المنطقيّ أن نفترضَ إشارة الرّواية الإسلاميّة إلى يوم الغفران و ليس إلى العاشر من تيفيت Tevet. إضافة إلى ذلك فالجملة" صوم العاشر " مأتاها أنّ تيفيت Tevetهو الشّهر العاشر حسب التقويم الموسويّ وليس بسبب أنّه اليوم العاشر من الشّهر مثلما هو الأمر بالنّسبة إلى يوم الغفران" 2.

ويفسر معزوز (H. Mazuz) ما ذهبت إليه المصادر الإسلامية من أنّ يوم عاشوراء من الشّهر الأوّل يتوافق مع العاشر من الشّهر الأوّل، ذلك أنّ المشنا تكشف أنّ تشري هو الأوّل من السّنة اليهوديّة. ومثل هذا التّفسير يفترض أنّ التّقويم الّذي اعتمده يهود المدينة في عدِّ أشهر السّنة، متطابقٌ مع ما وُجِدَ في المشنا و التّلمود 3.

هكذا نتبيّن أنّ معزوز (H. Mazuz) استند في تدبُّره لهذه النّقطة على أنّ اليهوديّة في المدينة كانت تلموديّة، في حين أنّ واط (M. Watt) وفنسنك (A. Wensinck) صوَّبَا نظريْهما نحَوَ منطق الاستمالة الّذي اعتمده محمّد وما فيه من دلالة على الجذور اليهوديّة لطقوس العبادة في الإسلام.

تحدّث فنسنك (A.Wensinck) أيضًا عن الجذور اليهوديّة لصوم يوميْ الإثنين والخميس، وذهب إلى أنّ محمّدًا مارس هذا الطقس وزاوله طوال الفترة المبكّرة من إقامته في المدينة 4. أمّا في ما يخصّ صوم عرفات فيذكر فنسنك (A.Wensinck) أنّ محمّدًا اعتمد هذا اليوم للصّوم أسوة باليهود، ذلك أنهم يصومُون التاسع من آب بعد أن يستعدُّوا له منذ أوّل الشهر. ولكنّه في السّنة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 30. (3:12) انظر أيضًا خروج

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Since there is no fast during Nissan - the first month of years by Mosaic tradition - it seems reasonable to assume that Islamic tradition refers to the Day of Atonnement and not to the tenth of Tevet. In addition, the month according to the Mosaic calender, and not because it was on the tenth day of the month, like the Day of Atonnement is. » Ibid, p 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibid, p 30.

See G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 91.

الثّانية اتبع منطقًا مُغَايرًا، إذ احتفل دون أن يكونَ هناك صوم أ. ورغم هذا الاختيار، فإنّ التّأثير اليهوديّ يكمُن في أنّ المسلمِين الأتقياء يصومُون هذا اليوم إلى الأن2.

ومِن مظاهر استمالة محمّد لليهود وسعيه الدّؤوب إلى إلحاقهم بصفّه، أنّه "أحلّ للمسلمين أكل ما أحلّ اليهود أكله، وأحلّ الزّواج من اليهوديّات. جاء في القرآن: " الْيَوْم أُحِلَّ لكَم الطَّيبَاتُ وَطَعَامُ الذِينَ أُوتُوا الكَتَابَ حِلُّ لكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ والمُحْصَنَاتِ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتِ مِنَ الْخَذَانِ وَمَنْ الْجَورَهِ مِنَ الْجَورَهِ مِنَ المَائدة (5.5).3

ويعزّز واط (M.Watt) هذا التّوجّه في خصوص الطّعام والزّواج<sup>4</sup>. أمّا فنسنك (A.Wensinck) فقد وسّع دائرة الطّقوس الإسلاميّة ذات الأصول اليهوديّة مُشِيرًا إلى الدّبح والاستسقاء<sup>5</sup>. وكيفما يكن الأمر، فإنّ محمّدًا قد استمال اليهود. وقد حاول فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) الاستدلال على هذه الحقيقة بالعودة إلى كتب السّيرة المؤرّخة لحياة محمّد والقرآن. ورغم أنّ الرّواية الإسلاميّة، مثلما سنرى لاحقًا حاولت إلْباس كلّ هذه الطّقوس لَبُوسًا عربيًّا يعود إلى الفترة المكيّة أو قبلها، فإنّنا لا نَعْدم فيها وجود إشارات إلى الاستمالة. وقد جدّ المستشرقون الّذين اعتمدناهم في بحثنا في استجلاء هذا الفعل وتتبُّع دوره في تشكيل دعوة محمّد في المدينة.

تتجلّى هذه الرّغبة في استمالة اليهود في صحيفة المدينة أيضًا، من منظور كلّ من فنسنك ( .A وواط (Wensinck) وروبن (U. Rubin)، غير أنّ هذا الفعل لم يلق قبولاً من اليهود لأسباب عقديّة وسياسيّة تتّصل بطبيعة العلاقات المُختلفة بين الفُرَقَاء في المدينة.

ولم تكن هذه الاستمالة إلا رغبة من محمد في أنْ يُحدثَ لدى اليهود انطباعًا بأنّ دينَه يتطابق تمامًا للدّين القديم. فضلاً عن ذلك، فإنّ النّبيّ فكّر بشكل عمليّ في وحدة سياسيّة في نموذجها وثيوقراطيّة في جوهرها من خلال صحيفة المدينة، حتّى عندما ساءت الأمور بينه وبين اليهود وكانت القطيعة. وقد تمكّن أثناء الجدل مع اليهود من أنْ يُحَوّلَ مشروعه إلى مشروع يهمّ الأنصار بصفة جديّة، ذلك أنّه أرسى دعامة دعوته في أفق عربيّ" ملّة إبراهيم حنيفًا ". وبهذا التّمشّى

<sup>2</sup>Ibid, p 94.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 83.

<sup>4</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، ص 305.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, pp 100-102.

يكون محمّد قد أعدّ الأجواء لِتحقيق انتصار حاسم سيرستخ قناعة لديه مفادها أنّه يستطيع مواصلة مسيرَتَه دون اليهود1.

## 11. اليهود يرفضون الاستمالة

رفض اليهود دعوة محمّد جملة وتفصيلاً، ولم يقتصر ذلك على أعْيَانهم، بل إنّ عامّتهم اتّخذوا الموقف نفسه². ولم يكن إسلام الحُصنين بن سلام إلاّ استثناء لا يُعْتَدُّ به. والواضح أنّ رفض اليهود لم يكن مقصودًا لذاته، وإنّما كان مبنيًا على حُجَج دقيقة.

يرى فنسنك (A.Wensinck) أنّ السبب الرّئيسيّ لِرفض اليهود دعوة محمّد اعتقادهم الرّاسخ أنّ النّبوّة لا تكون إلاّ في بني إسرائيل وتحديدًا في نسب هارون³ ، بل إنّهم مؤمنون بما لا يدَع مجالاً للشّكّ في أنّ التوراة وكُثُب العهد القديم، بعد أن خُتِمَت، انقضى بعثُ الرّسل وظهور الأنبياء سواء كانُوا من بني إسرائيل أو من غيرهم، بمعنى آخر إنّ اليهود سواء انتظرُوا المِسيّا أو لم ينتظروه لم يكن لديهم استعداد لقبول دعوة محمّد. ويدقق معزوز (H. Mazuz) هذا التصوّر مبيّنًا أنّ أغلب اليهود لم يعترفُوا بنبوّة محمّد، وعدَّ الرّواية الإسلاميّة الّتي تقول" إنّما كانت الرّسل من بني إسرائيل فما بال هذا؟" دالّة على ما تبقّى من عقائد الموسويّة التقليديّة. وهذا الأمر في غاية الوضوح من خلال منطوق الأيتيْن " يُقِيمُ لَكَ الرَّبُ إِلَهُكَ نَبِيًّا مِنْ وسَطِكَ مِنْ إِخْوَتِكُ مِثْلُكَ، وَأَجْعَلُ كَلاَمِي فِي فَمِه، مُثْلِيّ مَا أُوصِيهِ بِهِ" (و 18-18) هذا الله عَمْ الله عَلْمَ مَنْ اللهُ عَلْمَ مَنْ اللهُ عَلَى مَا أُوصِيهِ بِهِ" (و 18-18) اللهُ عَنْ وَسَطِ إِخْوَتِكُمْ مِثْلُكَ، وَأَجْعَلُ كَلاَمِي فِي فَمِه، وَيُكَمِّمُ مِثُلُلٌ مَا أُوصِيهِ بِهِ" (و 18-18) اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِقَ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ مَا أُوصِيهِ بِهِ" (و 18-18) المُعْرِقَ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِقَ عَلْمُ مَنْ اللهُ اللهُ عَنْ المُعْرِقِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِقَ مَنْ اللهُ المُعْرِقِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِقِ اللهُ المُعْرِقِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِقِ اللهُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ اللهُ اللهُ المُعْرِقِيقُ المُعْرِقِ اللهُ المُعْرِقُولُ المُعْرِقِ اللهُ الرَّائِيقُولُ المُعْرِقِ المُعْلِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ اللهُ المُعْلَقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقُ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ المُعْرِقِ الم

أمّا الرّواية الإسلاميّة الثّانية الّتي ساقها معزوز (H. Mazuz) فقد تضمّنت خصومة بيْن مُعاذ بن جبل و عقبة بن و هب وسعد بن عبادة وبيْن رافع بن حرْيمِلة اليهوديّ وموضوعها الاعتراف بنبوّة محمّد. ففي حين أكّد أتباع محمّد أنّه نبيّ حقًا، أجاب اليهود" مأ أنزل الله من كتاب بعد موسى"5.

<sup>3</sup> Ibid, p43.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Wensinck, Muhamamd and the Jews of Medina, p 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p43.

انظر أبا عبد الله بن أحمد بن أبي بكر القرطبيّ، الجامع لأحكام القرآن، 16ج، دار إحياء النّراث العربيّ، بيروت-لبنان، 1965.ج6، ص 120.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p 76. فيما يخصّ قول اليهود " إنّما كانت الرسل من بني إسرائيل فما بال هذا ..." انظر أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري، الوسيط في تفسير القرآن المجيد، 4ج، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوّض، أحمد محمّد صيرة، أحمد عبد المغني الجمل، عبد الرّحمان عويس، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1994، ج1، ص 173. / محمد بن جرير أبو جعفر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، مج2، ص 248.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>H. Mazuz, , The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina , p 77. في ما يخص قول اليهود: " مأ أنزل الله من كتاب بعد موسى "، انظر أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، دلائل النبوّة ومعرفة أحوال الشريعة، ج2، ص 535. / أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، ج4، ص 260. / أحمد ببن عبد الوهّاب، شهاب الدّين النويري، نهاية الأرب في فنون الأدب، ج16، ص 384.

يستنتج معزوز (H.Mazuz) من خلال هذه الخصومة أنّ اليهود يقِرُّون بأنّه ليس ثمّة مِنْ كتاب مُوحًى بِه بعد موسى الّذي تلقى الوَحْيَ في جبل سيناء 1.

مِثْلُ هذه الأسباب تبرهن حسب معزوز (H. Mazuz) على أنّ اليهوديّة المُتَحَدَّث عنها في المدينة تلموديّة، فهي ترى أنّ باب النّبوّة قد أُغْلِق بعد تحطيم الهيكل. غير أنّ اليهود حسب فنسنك (A. Wensinck) لم يرفضئوا نبوّة محمّد لهذه الأسباب فقط، وإنّما هناك سببان وجيهان يستحقّان الذّكر؛ الأوّل أنّ محمّدًا بدَا كما لو كان مَلِكًا، في حين أنّ الرّسول لا يجب أن يكون له سلطة دنيويّة، أمّا الثّاني فيتبدّى في شهوانيّة محمّد، وهو سلوك لم يَسْتَسِغْه اليهود. فليس لنَبِيّ أن ينغمسَ في اللّذات حسب رأيهم².

صحيح أنّ البعد العقديّ كان حاسمًا في إنكار اليهود للدّعوة الجديدة، لكنّ البعد السياسيّ كان له أثر بعيد في تشكيل موقف يهود المدينة من محمّد. يذهب واط (M.Watt) إلى أنّ اليهود طَالما اعتقدُوا أنّ حظّ محمّد في النّجاح لم يكن كبيرًا، و رجّحوا أنّ نصيبَهم لن يكون سيّئًا لو عادت الأمور إلى نصابها قبل قدوم محمّد، لذلك عقدوا آمالهم على عبد الله بن أُبَيْ3. ويشير واط (M. Watt) إلى أنّ انشقاقهم وتَبَايُنَ مصالحهم لم يسْمَحْ لهم بنشاط سياسيّ مُوحَّد، إضافة إلى ذلك قدّر اليهود أنّ تأثير المهاجرين في محمّد كان أشدّ مقارنة بالأنصار، لذلك ما انفكّوا يهاجمون النّبيّ وأتباعه . وإذا عُدْنا إلى كيتاني (Caietani) في هذا السّياق للرّحظنا أنّه قد صبَبغَ معارضة اليهود ببُعد سياسيّ، فقد حذّروا سكّان المدينة من شخصيّة تطمح إلى حكم سياسيّ مطلق. وكان ذلك حين لاحظوا استفحال دعوة محمّد .

ويذكر فنسنك (A.Wensinck) بعض المحاولات الّتي يمكن أن نفهمَ منها البعد السياسيّ الكامن وراء معارضة اليهود لمحمّد، ذلك أنّ شأس بن قيس حاول أن يشقَ صفوف الأوس والخزرج لإحداث الفتنة بينهما، غير أنّ هذا الفعل لا يرتقي إلى تفسير الطّبيعة السّياسيّة لموقف اليهود من محمّد و دعوته 6. ويقرّ فنسنك (A.Wensinck)أنّ العوامل المختلفة التي ذكرها في خصوص العلاقة بين النّبيّ واليهود تجعل من رفضهم للدّعوة الجديدة التي أعلنها محمّد بمجرّد قدومه للمدينة ومن تمسّكهم بدين أبائهم وعاداتهم، أمرًا مفهومًا 7. غير أنّ صاحب كتاب "محمّد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>H. Mazuz, *The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina*, p 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p44.

<sup>3</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، ص 308.

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص  $^{308}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, p49.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid, p44.

ويهود المدينة" لم يكتف بتحديد البعد العقديّ والسّياسيّ لمعارضة اليهود بل وسّع النّقاش في هذه المسألة من خلال تمْحيص النّظر في علاقة بعض الشّخصيّات اليهوديّة بالإسلام.

يذهب فنسنك (A. Wensinck) في هذا النّقاش إلى أنّ أغلب اليهود نافحُوا دعوة محمّد مُقيمًا الدّليل على أنّ ما قاله سبرنجر (A. Sprenger) حوْل إسلام عدد كبير من اليهود واضحُ التّهافت إذ لم يؤيّده القرآن الّذي خاطبهم بلهجة توبيخ، فالله أنعم عليْهم ومع ذلك لم يكونوا أوّل المسلمِين، مثلما أنّ رَأْي سبرنجر (A. Sprenger) لا يقبله المنطق السّليم" فإذا كان اليهود قد قَبِلوا الإسلام بإجماع قَلِمَ طُرِد بنو قينقاع وبنُو النّضير وَلِمَ قُتِل بنُو قريظة؟ "1.

ويدعَم فنسنك (A.Wensinck) رأيه بأنّ احتفاء المصادر الإسلاميّة بإسلام الحصين بن سلام ومدْحهم لإخلاصه لمحمّد وللإسلام ، يعود إلى قلّة هذه الظّاهرة ( التّحوّل إلى الإسلام) خاصّة أنّ شخصيّة الحصين تمثّل الشخصيّة المهمّة الوحيدة الّتي اعتنقت الإسلام<sup>2</sup>. ولم يَغْتُ فنسنك ( .A شخصيّة الحصين تمثّل الشخصيّة المهمّة الوحيدة الّتي اعتنقت الإسلام<sup>2</sup>. ولم يَغْتُ فنسنك ( اليهود لم تكن لِتُسلِم لأسباب ماديّة، وإنّما وحدها جاذبيّة الدّين الجديد ودفاع أنصاره عنه بحماسة هي ما أغرى هذه الشخصية بالدّخول في الدّين الجديد. أمّا مُخيْريق الّذي اختار أن يحارب مع المسلمين جنبًا إلى جنب في معركة أحد، وأن يهبَ محمّدًا ممتلكاته إن هلك، فلم يَقْبُل الإسلام. وقد نوّه النّبيّ بصنيع مُخيريق خير دليل على ذلك" مُخيْريق خير اليهود. "3، أمّا معزوز (H.Mazuz) فقد بيّن أنّ إسلام الحصين بن سلام واعترافه بنبوّة محمّد يعود إلى رفض بعض يهود المدينة الاعتراف بالتقليد الشّفويّ. ونَظفَر في المصادر الإسلاميّة بما يُعَزّز هذا التأويل، فاليهود المُعَادون للطّائفة الرّبانيّة الشّفويّ. ونَظفَر في المصادر الإسلاميّة بما يُعَزّز هذا التأويل، فاليهود المُعَادون للطّائفة الرّبانيّة كانوا يَعُدُّون محمّدا نبنًا حقًا 4.

على أنّ اليهود الذين تعوّذوا بالإسلام، و أُطلْق عليهم إسم" المُنافقين "، قد اتّخذوا هذا المسلك لأسباب سياسيّة ظنًا منهم أنّ اجتماعهم حوْل ابن أُبَيْ قد يكون مفيدًا لإحباط مشروع محمّد،

إصدارات المركز العربيّ الدّيمقراطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « If the Jews unanimously had accepted Islam, neither would the Qaynuqa 'al-Nadhir have been banished no Qurayzah killed. » A. Wensinck, *Muhamad and the Jews of Medina*, p 46. See G. D. Newby, p86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibid, p 45.

عبد الملك بن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 5. /انظر علي بن عبد الله، نور الدين أبو الحسن السمهودي، وفاء الوفاء بأخبار المصطفي، ج3، 152. /عمر بن شبة النميري، تاريخ المدينة، ج1، ص 173. /أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري، أنساب الأشراف، ج1، 266. (إيذكر البلاذري خبرا يشير إلى انّ مخيريق قد أسلم) / أبو نعيم أحمد داود البلاذري، أنساب الأشراف، ج1، 266، (إيذكر البلاذري خبرا يشير إلى انّ مخيريق قد أسلم) / أبو نعيم أحمد الأصفهاني، دلائل النّبوّة، تحقيق محمّد رواس قلعجي، عب البر عباس، دار النفائس- بيروت، ط2، 1987، ص 78. 4H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p 77.

ولأسباب ماديّة أيضًا حفاظًا على مصالحهم أ. وكان هؤلاء منذ التحاقهم الشّكليّ بالإسلام يَعْملُون ظاهرًا وخِفية ضدّ محمّد أ. وممّا يدلّ على أنّ معارضة اليهود لمحمّد ودعوته كانت مبدئيّة استعدادهم للتضحيّة بأنفسهم حتّى أنّهم اختارُوا الموت على أن يتخلّو عن عقائدهم، ولعلّنا نفهم هذا السّلوك من خلال قول معزوز (H. Mazuz) " يبدو أنّ قادة النّضير وبَنِي قريظة كانوا أكثر تعلُّقًا بإيمانهم من قادة القبائل اليهوديّة الأخرى. ورغم أنّ قلّة منهم أعلنوا أنّ محمّدًا نبيّ حقيقيّ، فإنّهم لم يعتبرُوه كذلك، ولم ينخرطوا في جدَلٍ مع محمّد والمسلمِين فحسب، بل خاطرُوا بحياتهم من أجل إيمانهم، ذلك أنّ بني قريظة رفضُوا التّحوّل إلى الإسلام مقابل إنقاذ حياتهم وقُتلُوا، في حين تكبّد بنو النّضير خسائر فادحة في معركة خيير مع المسلمِين ق".

لقد حاول فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) أنّ يقدّما الأسباب الموضوعيّة لِرفْض اليهود لِدعوة محمّد، بعيدًا عن القراءة الانطباعيّة لكتّاب السيرة. وقد اعتمدًا في مقاربتيْهما منهجًا نقديًّا في التّعاطي مع الرّواية الإسلاميّة. إلاّ أنّهما لم يركّزَا على الجانب الاقتصاديّ والاجتماعيّ، فاليهود تصدّو المُحمّد بوصفه استمرارًا للخطر الذي كان يشكّله بنُو قِيلة، لا سيّما الخزرج، عليهم. ثمّ إنّه جاء بما من شأنِه أن يجعلَهم يخسرُون وَجاهَتَهم بوصفهم أصحابَ كتابٍ مُنزَّلٍ. هكذا كان صراعهم مع محمّد مصيريًّا وحاسِمًا، لذلك قاوَموا بما لَديْهم من إمكانيّات.

## التأسيس الإبراهيمي

حين تأكّد محمّد أنّ اليهود يناصبونه العداء عن قناعة دينيّة راسخة أعلن "ملّة إبراهيم" عمادًا جديدًا لدعوته، وقد مكّنه هذا العماد من أن يتحرّرَ من صِلته باليهود. ورغم أنّه لم يرفض "الكتاب"، فإنّه ميّز بين يهوديّة أصيلة وأخرى مُحَرَّفة فه وتمكّن من تشكيل صورة جديدة لليهود باتوا معها محرّفين للكتاب وقتلة للأنبياء ومُجسِّدين الله ورافضِين لِنِعَمِه.

وقد انتهى إلى تحقيق القطيعة مع اليهود والكفّ عن استمالتهم أيْ إلى صياغة الإسلام على أساس مخالفتهم وعدم التّشبّه بهم. على أنّ "ملّة إبراهيم" كانت اختيارًا واعيًا من محمّد، فقد نحا

<sup>3</sup> « It seems that the leaders of Banu al-Nadir and the Banu Qurayza were more devoted to their faith than the leaders of other Jewish tribes. Although a few of them proclaimed that Muhammad was a true prophet, they refused to acknowldge him as such. They not only engaged in polemics with Muhammad and the Muslims, but also risked their lives for their faith. The Banu Qurayza refused to convert in order to save themselfes and were massacred, while the Banu al-Nadir suffered terrible looses in the battle of Khaybar with the Muslims. » Ibid, p 17.

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 45, p 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 94.

بالإسلام منحًى يُضْفِي عليه الشّرعيّة، إذ عاد إلى إبراهيم بوصفه مصدرًا للأديان المُوحَى بها، ومن منظور كونه أوّل مسلم<sup>1</sup>. وقد خوّل له هذا الاختيار إعادة تقْييم الأشكال الدّينيّة المُنْبَثِقَة من الأصل الإبراهيميّ مثلما جعله يُؤَصِّل الإسلام في فضائه العربيّ2.

وإذا كان نيوبي (G.D. Newby) يرى أنّ محَمّدًا لم يعتقد إنشاء دين جديد، بل كان هدفه صياغة الموروث الإبراهيميّ مثلما استقرّ في المسيحيّة واليهوديّة العربيّة<sup>3</sup>، فإنّ واط (M. Watt) رجّح أنّ محمّدًا وأتباعه لم يطّلعُوا على الصيّلة بين إسماعيل وإبراهيم كما هي في العهد القديم، إلاّ في المدينة. ولمّا حدثت القطيعة بين اليهود ومحمّد عدّ المسلمِين أمّة متميّزة عن اليهوديّة والمسيحيّة في الديانتيْن هذا التّميّز هو ملّة إبراهيم بوصفها دين اللّه الصيّافي. وقد قاده ذلك إلى إعادة النظر في الديانتيْن الإبراهيميّيْن مبيّنًا أنهما ناقصتان. وتمثّل هذا النّقص في معصيّة اللّه وتحريف الكتاب. وينتهي واط(M.Watt) إلى أنّ التُّهَم التي وُجِّهت إلى اليهود تتصل بالتقاليد الشّفويّة مُلْتَقِيًا بشكل غير دقيق مع مقاربة معزوز (H.Mazuz) التي رأت في اليهوديّة "المدينيّة" يهوديّة تلموديّة تلموديّة .

والواقع أنّ محمّدًا قد توفّرت له فرصة فريدة، فالمحيط الّذي انتظم دعوته تضمّن نزعات دينيّة مختلفة تمثّل الإبراهيميّة(Abrahamism) أهمّها6. وقد سَمَح له اطّلاعُه على المسيحيّة واليهوديّة سواء في مكّة أو في المدينة من صياغة مقالة متماسكة واجه بها كلْتا الدّيانتيْن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. p 95.

يؤكّد فنسنك (A. Wensinck) أنّ محمّدًا استمال اليهود في الفترة الأولى من مجيئه إلى المدينة رغم معارُضتهم له، إذ حاول أن يقيم الدّليل على إيمانه بدوغما اليهود، وحين اكتشف أنّهم يرفضونه قطع معهم وعدّ الكتاب الذي يستندون إليه محرّفا ثم أقام صرح هذه القطيعة على "دوغم" إبراهيم بوصفه مصدر الوحي الأصليّ ومنشئ الحرم. وقد تحرّر من هذا المنطلق من اليهوديّة. ويعود فنسنك (A. Wensinck) بإعلان ملّة إبراهيم إلى ما قبل عقد الصّديفة. انظر المصدر نفسه، صص 94-95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يقول واط (M. Watt): " كان اليهود يعتقدون أنّ الله اختارهم من دون النّاس، وقد أدرك محمّد أنّ صفة النبوّة تسمح بإيجاد الأساس الممكن للوحدة العربيّة. وكما يحدث دائما في تاريخ الشّرق الأوسط فقد امتزج الدّين بالسّياسة." منتغومري واط، محمد في المدينة، ص 336.

لقد أكَّد طوال درسه لمجتمع المدينة في كتابه محمّد في المدينة، العوامل التي أسْهمت في نجاح محمّد. ولعلّ أبر ز هذه الأسباب هو وضعه للدعوة في صميم الذهنيّة العربية وطموحاتها في تلك الفترة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.D. Newbey, A History of the Jews of Arabia, p85.

<sup>4</sup> منتغومري واط، محمد في المدينة، صص 312-313.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، ص314.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> خلص شاتوا وانغ في أحد فصول بحثه الموسوم ب " جذور الإسلام في سياقه العربيّ" إلى أنّ الإبراهيميّة، التي تقوم على التوحيد وتُبَجّل إبراهيم، وُجِدت جنبًا إلى جنب مع مع المسيحيّة واليهوديّة. وكان ذلك قبل ظهور الإسلام ببضع قرون. وتبدو الإبراهيميّة من منظوروانغ طائفة خاصيّة ظهرت في النّقب مثلما بيّنت النّقائش ذلك. إلا أنّ أُدبيّات هذه الطائفة منقوصة بل نادرة و عزيزة. ويشير شاتُوا إلى أنّ عددا من النقائش الدّالة على التوحيد في النّقب تحمل على الافتراض أنّ الإبراهيميّة التي دخلت شمال الحجاز تمثل أحد جذور الإسلام الأولى.

See Shutao Wang, *The Origins of Islam in the Arabian Context*, University of Bergen, Department of Archaeology, Cultural Studies and Religion, Spring 2016. P42.

إنّ الحديث عن ملّة إبراهيم بوصفها عماد الدّعوة المحمديّة يحملنا على التّساؤل: هل جاء محمّد بهذا العماد من مكّة، أم إنّه قد استقام له أثناء محاولته استمالة اليهود؟

قدّم فنسنك (A.Wensinck) الإجابة عن هذا السوّال بصفة ضمنيّة في معرض تدبّره لِدستور المدينة، فصورة اليهود لم تتوضّح لمحمّد إلا بعد أن احتك بهم أن أي أن النّبيّ خَالَ اليهوديّة في المدينة متطابقة مع دعوته. وهذه إجابة معقولة إذا أخذنا بعين الاعتبار أنّ محمّدًا كان يجهل طبيعة اليهوديّة في المدينة. ولكن النّبيّ كان مطّلعًا عمومًا على هذه اليهوديّة وربّما تكون معلوماته ناقصة إلا أنّه بمقتضى العلاقات المتينة بين مكّة والمدينة، ورحلاته التّجاريّة، وعلاقاته ببعض المراجع الدّينيّة مثل ورقة بن نوفل، استقامت له معرفة أوّليّة باليهود. ولعلّ المهمّة الّتي قام بها مصعب بن عمير خير دليل على هذه المعرفة، ذلك أنّه قد تمكّن من أن يُكوّن صورة مُعَيَّنة لليهود أثناء أنشطته الدّعويّة في المدينة، ولا شكّ في أنّه حاور شخصيّاتٍ لها معرفة يهوديّة. والمؤكّد أنّ محمّدًا قد أفاد من هذه الأنشطة .

إنّ رفْض اليهود المبدئيّ لدعوة محمد قابله ردّ فعل جذريّ منه ألْهَمَ أتباعه من الأنصار والمهاجرين طاقة كبيرة، فوقرت سياقات ملائمة لتحقيق انتصار عسكريّ حاسم (انتصار بدر).

لكنّ الإشكال المتعلق بدوغم "ملّة إبراهيم" يبقى قائمًا حول تاريخ نَشْر هذا العِماد ، ففنسنك (A.Wensinck) جعلها قبل الصّحيفة بقليل<sup>4</sup>، لكنّ هذا التوقيت يبدو غير مقبول منهجيًّا لأنّه من

إصدارات المركز العربى الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p.95

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نتفق مع نيوبي الذي رأى أنّ محمّدًا لم يكن يعنقد يومًا في تأسيس دين جديد وإنّما قام بصياغة الموروث الإبراهيمي المعروف عند المسيحيّن واليهود العرب. ولم يكن محمّد يجهل هذا الموروث. (انظر G.D. Newby, Muhammad) أمّا خصوصيّة الإسلام فقد تشكلت في خِضمَمّ الصّراع بين محمّد واليهود. إلاّ أن ذلك لا يعني أنّ الاسلام لم يكن دينًا أصيلاً، لكنّ شأنه شأن كلّ الأديان أسهمت السّياقات في جعله مُمكِنا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لقد ركزنا على هذه الفكرة في أغلب استنتاجاتنا المتعلّقة بعوامل نجاح دعوة محمّد في المدينة رغم شدّة المعارضة اليهوديّة. وتستمدّ هد الفكرة وجاهتها من أنّ محمّداً كان محيطًا بالأوضاع في المدينة، ففضلاً عن الوشائج الدمويّة والمنفعيّة بين يثرب ومكّة، فإنّ مصعب بن عُمَيْر مبعوث محمّد تمكّن من خلال أنشطته الدّعويّة من أن يُكوّن فكرة مقبولة عن الحياة الدّينيّة والسّياسيّة في يثرب وكان ذلك مصدر سرور محمّد، ولا شكّ في أنّه قدّم له خدمة جليلة خوّلت له أن يجد معادلة جديدة لإنجاح دعوته في أفق أكثر ملاءمة.

يذكر ابن سعد أن مصعب بن عُمَير" كان يأتي دُور هم (الأنصار) وقبائلهم حتّى ظهر الإسلام وفشًا في دور الأنصار كلّها والعوالي إلا دور أوس الله وهي خطمة ووائل وَوَاقف" ويذكر ابن سعد أيضا أنّ مصعبا عاد إلى مكّة " فجاء منزل رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم، أوّ لاً، ولم يقرب منزله فجعل يخبر رسول الله، صلّى عليه وسلّم، عن الأنصار وسرعتهم إلى الإسلام، واستبطأهم رسول الله، فَسُرّ رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم، بكلّ ما أخبره." محمّد بن سعد، الطّبقات، تحقيق على محمّد عمر، 11ج، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 2001، ج3، ص 110.

ثمّ إن ما يؤكد أنّ محمّدًا كان بإمكانه الإحاطة بمسائل تتعلق باليهودية، هو معرفة قريش باليهودية بشكل من الأشكال، ولعلّ إرسالها للنضر بن الحارث وعقبة بن أبي معيط للاستفسار عن محمّد، فضلا عن الصلات التجارية وعلاقات المصاهرة، دليل عمّا ذكرنا. انظر حول إرسال قريش للنضر بن الحارض وعقبة بن معيط إلى يثرب للاستفسار عن محمد. انظر مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل، ج2، ص 554. / أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، ج3، ص 70. / أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، دلائل النبوّة، ص 216.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 95.

الصّعب أن يكون محمّد قد قرّر النّأي بنفسه وبأتباعه عن اليهوديّة ثمّ "يكتب" صحيفة فيها تنازلات كبيرة لليهود وتأسّست من خلالها وحدة مُفْتَرَضَة على قاعدة الأرض والدّفاع المشترك والحريّة الدينيّة. ومثل هذا القول يجعل الباحث أمام احتماليْن: فإمّا أن يكونَ محمّد قد تصرّف مع اليهود بوصفه قائدًا سياسيًّا من جهة وبوصفه نبيًّا من جهة أخرى أو أن يكون قد حقّق هذه الوحدة السّياسيّة ذات الجوهر الدّينيّ حال مَقْدمَه إلى المدينة. والاحتمال الثّاني مثلما بيّنًا في الفصل الأوّل من هذا الباب هو الأكثر وَجَاهَة.

وتتجلّى أهمّية عقيدة "ملّة إبراهيم" في كوْنها جعلت محمّدًا يقطع مع اليهود مؤسِّسًا لِمنطق جديد بُنِيَ عليه الإسلام وهو المخالفة. والأهمّ أنّ النّبيّ، الذي أُطْرِد من مكّة وبات وجوده في المدينة مُهدّدًا نتيجة رفض اليهود له، سلك طريقًا جديدة أسهمت في جمْع أتباعه حوله وقوَّتْ من شكيمتهم، فهم يدافعون عن نبيّ عربيّ وهبَهم إمكانيّة أن ينتزعُوا من اليهود النّفوذ الدّينيّ والاقتصاديّ بعد أن خسروا منذ مدّة غير بعيدة كثيرًا من نفوذهم السّياسيّ. ثمّ إنّ هذا التأسيس كما بين مرارًا فنسنك ( .A ) أسهم في ردّ الشعائر كلّها إلى الفترة المكيّة أو إلى فترة أبعد.

## 1- القطيعة والتّأصيل

خالف محمّد اليهود إثر حصول قناعة لديه أنّه ليس ثمّة من قوّة تُثنيهم عما دأبُوا عليه. وكانت "ملّة ابراهيم" قاعدة هذه المخالفة. ومن الأمثلة الدّالة على هذا النّهج تغيير القبلة.

## 1-1- القبلة

يشير فنسنك (A.Wensinck) إلى أنّ محمّدًا لم يَخْتَرْ مكّة قبلةً لأنّ اليهود حاجّوه وإنّما كان يرغب في ذلك، إذ ورد في القرآن: "قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلنُولِينَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ، وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ و إِنَّ الّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عمَّا يَعْمَلُونَ" (البقرة 2: 144).

وكان محمّدٌ مُجْبَرًا على الرّدّ على ملاحظات قريش المُحْرِجَةِ وكذلك اليهود، فتحديد القبلة موكول إلى الله:" سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ سِّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ (البقرة 2: 143)2.

انظر ابن سعد، كتاب الطّبقات الكبير، ج1، ص 212.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, 96-97.

ويعرض فنسنك (A. Wensinck) في هذا السّياق اختلاف الرّوايات في تحديد المكان الّذي اتّخذ فيه قرار تغْبِير القبلة مبرزًا رأييْن: يذهب الأوّل إلى أنّ الآيات الّتي تحدّثت عن تغبير القبلة نزلت في إحدى اللّيالي. وأعلن النّبيّ عن هذا الحدث في قباء فجرًا أ. أمّا الثّاني، فيؤكّد أنّه أمرَ باستقبال الكعبة عوضًا عن القدس أثناء صلاته في أراضي بني سَلمة. فقد استقبل الكعبة بعد الركعتيْن الأوليَيْن، عوضًا عن القدس، فتبعه المصلُّون 2.

وينصّ فنسنك (A. Wensinck) على أنّ القبلة تحدّدت في الوقت نفسه مع الصلاة، وكانت وجهَتُها بيت المقدس أُسْوَة باليهود. وقد اعتمد محمّد هذا الغُرْف في مكّة، و بعد ذلك في المدينة، متّبعًا التّقليد اليهودي<sup>3</sup>. إلاّ أنّ كتُب السّيرة تنكر هذه الحقيقة الواضحة مستنِدة إلى عقيدة "ملّة إبراهيم" إذ تشير بعض الرّوايات إلى أنّ إبراهيم لم يكن مجهولاً عند عبد المطّلب حتّى أنّه قد اعتمد الكعبة في صلاته. وثمّة رواية أخرى تؤكّد أنّ البراء بن معرور رفض أن يديرَ ظهره للكعبة 4.

مثل هذه الملاحظات قادت فنسنك (A.Wensinck) إلى الاستنتاج بأنّ عقيدة إبراهيم ألْهَمت بل فرضت على كتّاب السّيرة العودة بكلّ الفرائض إلى مكّة وإن اقتضى الأمر إلى ما قبل ذلك $^{5}$ .

تناول معزوز (Mazuz) مسألة المخالفة في القبلة من منظور أكثر دقة وفي أفق مُغَاير، شارحًا الأسباب الّتي حملت محمّدًا على تغْيير القبلة، وساق طائفة من الاتّهامات والرّدود في هذا الموضوع وهي:

أَوِّلاً: اتَّهِم اليهود محمَّدًا بأنّه أمر أصحابه بشيء ثمّ خالفه وهذا دليل على أنّ القرآن من عنده "إنّ محمِّدا يأمر أصحابه بشيء ثمّ ينهاهم" وتنقل الرّواية الإسلاميّة الردّ من خلال القرآن "وَمَا نَنْسِخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ". ( البقرة 2: 106)6.

انظر ابن سعد، كتاب الطّبقات الكبير، ج1، ص 212.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p 97.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 78.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 79.

انظر أيضًا، عبد الملك بن هشام، السيرة النبوية، ج2، ص26. / أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، مصنف عبد الرزاق، ج10، ص 359. / محمد بن جرير أبو جعفر الطبري، تاريخ الطبري؛ تاريخ الرسل والملوك- وصلة تاريخ الطبري، ح2، ص 360.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 79.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p38. أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري الوسيط في تفسير القرآن المجيد، ج1، ص 181. /أحمد بن محمّد الثعلبي أبو إسحاق، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، ج4، ص5.

- ثانيًا: توجّه مجموعة من اليهود في إحدى المناسبات ومنهم مرحب وربيعة ورافع إلى معاذ بن جبل قائلين: "ما ترك محمّد قبلتنا إلا حسدًا وإن قبلتنا قبلة الأنبياء، ولقد عَلْمَ محمّد أنّا عدل بين النّاس" فردّد الوحي: " سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمْ التِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ للّهِ المَشْرِقُ وَالمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ". (البقرة 2: 142)1.
- ثالثاً: توجّه الحميس بن عمرو بالحديث إلى محمّد قائلاً: "يا محمّد ما أمرت بهذا الأمر وما هذا إلا شيء ابتدعته. فرد القرآن: "قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجهكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةَ تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ السَّمَاءِ فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةَ تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامَ وَحيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وإنَّ الّدِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ ومَا اللّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ". البقرة (2: 144)2.

أمّا واط (M. Watt) فقد تحدّث بإجمال عن ملابسات تغْيير القبلة مبيّنًا تاريخها التّقريبيّ وهو الخامس عشر من شهر شعبان من السّنة الثانية هجريًّا، وتحديدًا في أيّام غزوة النّخلة التي كانت بمثابة تحدِّ مباشر للقرشيّين قبل بدر. وبيّن أيضًا أنّ سبب تغْيير القبلة يعود إلى سخريّة اليهود من النّبيّ من جهة، وإلى البراء بن معرور الّذي كان يتّخذ من الكعبة قبلة من جهة أخرى³. ويُفْهَم من درس واط (M.Watt) لنضال محمّد الفكريّ ضدّ اليهود أنّ العقيدة لعبت دوْرًا حاسمًا في الخصومة بين محمّد واليهود الّتي نلفي صداها جليًّا في القرآن⁴.

يعتقد فنسنك (A. Wensinck) أنّ السّبب الرئيسيّ لتغيير محمّد للقبلة هو عقيدة إبراهيم، وحجّته على ذلك أنّ كُتّاب السّيرة ثابرُوا للعودة بالقبلة وجميع الفرائض إلى مكّة أو إلى ما قبل ذلك. وهم في هذا المسْعَى يريدون درْء شبهةِ تأثّر محمّد باليهوديّة<sup>5</sup>.

162

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>H. Mazouz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p38. انظر أحمد بن محمد الثعلبي أبو إسحاق، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، ج2، ص 8. /أبو محمد حسين البغوي،

معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج1، ص 158. أورد ابن هشام احتجاج اليهود على تغيير مُحَمّد للقبلة، فطلبوا منه أن يعدلَ عن قراره معْلِنين عن استعدادهم لاتباعه. انظر عبد الملك بن هشام، السّيرة النّبويّة ج2، ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>H. Mazouz, *The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina*, p39.

انظر مقاتل بن سليمان البلخي، تفسير مقاتل، ج1، ص 85.

 $<sup>^{3}</sup>$  منتغمري واط، محمّد في المدينة، صص  $^{3}$ 09. انظر أيْضًا عبد الملك بن هشام، السيرة النّبويّة ج2، 86. منتغمري واط، محمّد في المدينة، صص 313-314.

<sup>5</sup> طوال الفصل المعنون ب "التأثير اليهودي في تطور الشعائر الإسلامية " الممتد من الصفحة الثالثة والسبعين حتى الصفحة الثالثة بعد المئة كرّر فنسنك هذه الفكرة مر ارًا.

A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, pp.73-103

#### 1-2- الصلاة:

صلّى محمّد في الصّباح والمساء واللّيل مثلما هو الأمر في مكّة. ولعلّ الصلوات الليليّة كانت من تأثير المسيحيّة السوريّة أمّا حين انتقل إلى المدينة فقد اتبّع اليهود في الصّلاة، إلاّ أنّ كُثُبَ السّيرة ما انفكّت تحاول أن تُبرُ هن أنّ محمّدًا لم يتبّع أيّ نموذج بشريّ في الصّلاة، بل وتذهب أبعد من ذلك. فجبريل هو من علّمها لمحمّد، يقول(A.Wensinck) معلّقًا على هذه الرّواية: "بالنّسبة إلى الرّواية فجبريل هو من علّمها لمحمّد بأيّ نموذج بشريّ في الصّلاة وإنّما أخذها مباشرة عن جبرائيل الّذي كان قد نزل على عَجَلِ لِيعلّمَ محمّدًا كلّ الحركات والكلمات المَطلُوبَة في الوضوء والصّلاة "2. كان قد نزل على عَجَلٍ لِيعلّمَ محمّدًا كلّ الحركات والكلمات المَطلُوبَة في الوضوء والصّلاة "3. ويعرض رواية أخرى تسعى إلى البرهنة على أنّ الصّلاة ترمي بجذورها في الفترة المكيّة، فابن ويعرض رواية أخرى تسعى إلى البرهنة على أنّ الصّلاة ترمي بجذورها في الفترة المكيّة، فابن سعد(تـ 230 هـ) يذكر أنّ أبا ذرّ كان موجِّدًا وأنّه زاول الصّلاة قبل سنتيْن أو ثلاث من لقائه بمحمّد، دون الإشارة إلى اعتِناقه المسيحيّة أو اليهوديّة 4. أمّا ابن هشام (تـ218هـ) فيؤكّد أنّ محمّدًا تلقّى الأمر بالصّلاة إثر عروجه إلى السّماء في الفترة المكيّة 5.

ومن أسباب مخالفة محمد لليهود، حسب اعتقادنا، أنه يروم التأكيد على أنّ المسلمين لا يقلّون تقوى عن اليهود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp 76- 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « According to legend, the Prophet did not model the Salat from any human practice, but on the example of Gabriel who had descended with the express purpose of teatching him all the actions and words required for the ablution and the Salat. » A. Wensinck, *Muhamad and the Jews of Medina* p76.

<sup>&</sup>quot; قال إبن إسحاق وحدّثني أهل العلم: أنّ الصلاة حين اقتضت على رسول الله – صلّى الله عليه وسلّم- أناه جبريل و هو بأعلى مكّة، فهمز له بِعَقِبِه في ناحية الوادي، فانفجرت منه عيْن، فتوضّأ جبريل عليه السلام ورسول الله – صلّى الله عليه وسلّم، كما رأى جبريل توضنًا، ثمّ عليه وسلّم- ينظر إليه، يُريّهُ الطّهور للصلّاة، ثم توضنًا رسول الله – صلّى الله عليه وسلّم، كما رأى جبريل توضنًا، ثمّ قام به جبريل فصلّى به، وصلّى رسول الله – صلّى الله عليه وسلّم- بصلاته، ثم انصرف جبريل عليه السّلام." عبد الملك بن هشام، السّيرة النبويّة، ج1، ص 278.

انظر أيضا المصدر نفسه، صص 278-279.

انظر، عبد الرّحمان أبو القاسم السهيلي، الرّوض الأنف في شرح السيرة النبوية، ج2، ص 85. / عز الدين ابن الأثير أبو الحسن علي بن محمّد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، 8أج، تحقيق محمد إبر اهيم البنّا معوّض، عادل عبد الموجود، دار الكتب العلميّة، 41، 1994، ج 2 ص 350. / علي بن إبر اهيم بن أحمد الحلبي، السيرة الحلبية: إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، ج1، ص 377.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>A. Wensinck, *Muhamad and the Jews of Medina*, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 76.

انظر محمّد بن سعد، كتاب الطّبقات الكبير، ج4، ص 165.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, 77.

انظر عبد الملك بن هشام السيرة النبوية، ج2، ص57. انظر، محمّد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، ج1، ص 181. / علي بن إبر اهيم بن أحمد الحلبي، السيرة الحلبية: إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، ج1، ص 578. / الطحاوي أبو جعفر أحمد، أحكام القرآن، تحقيق سعد الدين أونال، 2أج، مركز البحوث الإسلامية التابع لوقف الديانة التركي، ط1، ج1-1998، ج2، ص 167.

### 1-3- الأذان:

سلك محمّد في شأن الأذان مسلك المخالفة. فلم يتبع طريقة اليهود في تحديد ساعة الاجتماع للصمّلاة وهي البوق، ولم يَرْكُن إلى النّاقوس المسيحيّ أو البوق اليهوديّ بل اختار الصّوت " النّداء". على أنّ معزوز (Mazuz) يرى، مثلما بيّنًا سابقًا، أنّ النفخ في قرْن كبْش يُحِيل إلى مصدر وحيد وهو التلمود. فقد كان اليهود يفعلون ذلك للتّنبيه إلى ما يجب القيام به استعدادًا للسّبت<sup>1</sup>.

على أنّ كُتّاب السّيرة يتجنّبون الطّريق الذي يؤدّي إلى الاعتراف باستمالة محمّد لليهود أو الاقتداء بهم حتّى أنّ بعض الرّوايات تعود بالأذان إلى آدم². ولا يجد بعض الكتّاب غضاضة حين يذهبون إلى أنّ آدم دعا إلى الصّلاة عبر الأذان³. وهذا المسلك لا نلفيه غريبًا فهؤلاء الكتاب قد أنطقُوا آدم العربيّة وقرض الشعر 4.

وبغض النّظر عن حجّية مثل هذه الرّوايات، فهي تكشف، دون أدنى شكّ، عن مسلك تمجيديّ ينزع إلى رؤية التّراث التّوحيديّ من منظور عربيّ. وأساس هذا المسلك هو عقيدة إبراهيم.

### 1-4. الصتوم:

يرى فنسنك (A. Wensinck) أنّ الآية 185 من سورة البقرة " شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وبَيِّنَاتٍ مِنَ الهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمْ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَى سَقَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ اليُسْرَ ولاَ يُريدُ بِكُمْ العُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا العِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى سَقَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ اليُسْرَ ولاَ يُريدُ بِكُمْ العُسْرَ وَلِتُكُمِلُوا العِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ" تشيير إلى أنّ عادة الصّوم قد تغيّرت تغيّرًا واضحًا. فالمؤمنون الذين تعوّدُوا صوم عاشوراء من العتمة إلى العتمة 5، أُعْفُوا من الامتناع عن الطّعام والشّراب والنّكاح إلى الفجر 6. ويؤكّد معزوز (Mazuz) هذا الأمر. أمّا واط (M.Watt) فيذهب إلى أنّ صوم رمضان جاء الفجر عن صوم عاشوراء الذي لم يَعُد واجبًا حين فُرضَ رمضان، مؤكدًا أنّ هذا التغيير جاء بناء على قناعتيْن ترسّختَا عند محمّد ؛ الأولى تؤكّد أنّ المسلمِين هم الأحق بهذا الصّوم مادام يتصل على قناعتيْن ترسّختَا عند محمّد ؛ الأولى تؤكّد أنّ المسلمِين هم الأحق بهذا الصّوم مادام يتصل

<sup>4</sup>See, Margoliouth"A Poem attributed to al-Samaw'al ", p363.

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 86.

ينتقد ابن سلام الجمحي في مقدمة كتبه " طُبقات فحول الشعراء ابن إسحاق الذي نسب شعرًا إلى عاد وثمود" حتى أنه اتهمه بإفساد الشعر وتهجينه وبحمل كل غثاء منه. انظر، محمد بن سلام الجمحيّ، طبقات فحول الشعراء، تح محمود محمد شاكر، دار المدنى، جدّه السعودية، ط.د.ت، صص 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, pp 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, p88-90

بانتصار الله لموسى إذ أغرق جيش فرعون، أمّا الثانية، فتظهر في عقد الصلة بين ما حدث في البحر الأحمر وبين انتصاره في بدر 1.

قدّم فنسنك (A. Wensinck)، وكذلك معزوز (H. Mazuz)، طائفة من الأحاديث تدلّ على رغبة المسلمين في مخالفة اليهود وهذه الأحاديث هي:

- الأوّل: " بيْن صوْمنا وصوْم أهل الكتاب أكْلَةُ السّحر"<sup>2</sup>.
- الثَّاني : لا يزالُ الدّينُ ظاهرًا ما عجّلَ النَّاسُ الفِطْرَ لأنَّ اليهود والنَّصناري يؤخّرون"3.
  - الثّالث: "صنومُوا التّاسع والعاشر وخالِفوا اليهود"4.

ويختص فنسنك (A. Wensinck) دون معزوز (H. Mazuz) بالتركيز على خلفية كتاب السيرة. فهم يسعَوْن دائمًا إلى تعريب الطقوس ذات الجذور اليهوديّة. ورغم أنّ الطّابع اليهوديّ لعاشوراء

منتغومري، واط، محمّد في المدينة، ص304، وص310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p30.
انظر مسلم بن الحجّاج القشيري، صحيح مسلم، 5ج، دار إحياء الكتب العلميّة، القاهرة 1950، كتاب 13، باب 9،
حديث رقم 49. ا/أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، مصنف عبد الرزاق، ج4، ص521. / أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن إبراهيم، الكتاب المصنّف في الأحاديث والأثار، 7ج، حققه كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1988 هـ، ج2، ص 275.

يقول الماورديّ: " واختلفوا في موضع التّشبيه بيْن صوْمنا، وصوْم من قبلنا على قوليْن:

أحدهما: أنّ التّشبيه في حكم الصّوم وصفقه، لا في عَدَدِه لأنّ اليهود يصومون من العتمة إلى العتمة، ولا يأكلون بعد النّوم شيئًا، وكان المسلمون على ذلك أوّل الإسلام، لا يأكلون بعد النّوم شيئًا، وكان من شأن عمر بن الخطّب وأبي قيس بن صرمة ما كان، فأحلّ الله تعالى لهم الأكُل والشّرب، و هذا قول الرّبيع بن أنس، وقد ورد عن النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال" بين صومنا وصوّم أهل الكتاب أكلة السّحر. والنّاني: أنّ التّشبيه في عدد الصوم، وهما قولان: أحدُهما أنّ النّصارى كان الله فرض عليهم صِيام ثلاثين يوما كما فرض علينا، فكان ربّما وقع في القيظ، فَجَعلوه في الفصل بين الشّتاء والصيّف ثمّ كفّروه بصوم عشرين يومًا زائدة، لِيكون تمْجيصًا وتَكفيرا لِتَبدّلِهم وهذا قول الشّعبيّ. والنّاني: أنّهم اليهود كان عليهم صِيام ثلاثة أيّام من كلّ يَوم عاشوراء، فثلاثة أيّام من كلّ شهر، فكان ذلك سبعة عشر والنّاني: أنهم اليهود كان عليهم مرينام ثلاثة أيّام من كلّ يوم عاشوراء، فثلاثة والصيّام الأوّل. أبو الحسن الماورديّ، النّكت والعيون، ج1، ص 236.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Mazuz, The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina, p30. انظر محمّد بن يزيد بن ماجه القزويني ، سُنن ابن ماجه، 2ج ، دار إحياء الكُتب العلميّة، مصر - القاهرة 1952، ج1، صصل 541-542, أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، مصنف عبد الرزاق، ج4، ص521, أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن إبر اهيم، الكتاب المصنّف في الأحاديث والآثار، ج2، ص727, أبو بن سليمان السجستاني، 4ج، حققه شعيب الأرنؤوط، محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصريّة، صيدا – بيروت، طدت، ج2، ص725. أحمد بن الحسين أبو بكر البيهقي، السنن الكبرى، حققه محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط3، 2003، ج4، ص998.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. Mazuz, *The Religious and Spritual Life of the Jews of Medina*, p32. See Wensinck, p89.

انظر عبد الرّزاق الصّنعاني، المصنّف، 12ج، درا الكتب العلميّة، لبنان- بيروت 2000، ج4، ص 222، حديث رقم 7879.

واضح، فإنّ الرّواية الإسلاميّة تريد إقصاء هذه الحقيقة. يروي عروة بن الزبيّر مثلا عن عائشة أنّ القرشيّين صامُوا في الجاهليّة عاشوراء وأنّ الرسول اتّبع هذا التّقليد ودعا النّاس إلى الصّيام1.

ركّز فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ومعزوز (H. Mazuz) على منطق المُخالفة، ذلك أنّ محمّدًا حاول أن يتنصل من اليهود واليهوديّة في مستوى طقوس العبادة. ويشير فنسنك (A.Wensinck) في غير ما موضع إلى أنّ " ملّة إبراهيم" هي عماد المخالفة. وكان لهذا العماد تأثير كبير في الرّواية الإسلاميّة الّتي حاولت قدر استطاعتها أن تجذّر كلّ الطّقوس التي فرضها محمّد في الفترة المكيّة أو في فترة أبعد، وهي بهذا الفعل تسعى إلى مَحْو الأصول اليهوديّة لهذه الطقوس.

### 2- التّحريف

يمثّل التّحريف أخطر تهمة وجّهت إلى اليهود، ومنها تناسلت تهم أخرى مثل إنكار النّبوّة وقتّل الأنبياء²، وتجسيد اللّه. وكلّ هذه التّهم شكّلت صورة جديدة لليهود نجد صداها في القرآن. أشار فنسنك (A. Wensinck) إلى اللّهجة الحادّة التي توجّه بها القرآن إلى اليهود وخاصّة في ما يتعلّق بالتّحريف: "وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمْ اللّه بُكُفْر هِمْ فَقَلِيلاً مَا يُؤمِنُونَ". (البقرة 2:88) "وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنْزِلَ اللّه قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا مَعَهُمْ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللّه قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا مَعَهُمْ لَهُمْ آمِنُونَ الْمِنَاءَ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ". (البقرة 2: 91)، "فَوَيْلٌ لِلّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدَ اللّهِ لِيَتْنُونَ الْكِتَابَ وَ قَقَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرّسُلِ و آتَيْنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ البَيّنَاتِ وَ الْجَوْدُ وَلَوْلُ لَهُمْ مِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَنَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَا كَنْبَتُ مُوسَى الْكِتَابَ وَ قَقَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرّسُلُ و آتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ البَيّنَاتِ وَاللّهُ مِنْ وَوْرِيقًا تَقْتُلُونَ." وَلَقَدْ الْقَدْسُ أَقَكُلُما جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهُوى انْفُسَكُمُ اسْتَكْبَرُدُتُمْ فَقَرِيقًا كَذَّبُتُمْ وَقَريقًا كَذَّبُتُمْ وَقَريقًا كَذَّبُتُمْ وَقَريقًا تَقْتُلُونَ." (البقرة 2:85).

" حدّثنا قُتَيْبة بن سعيد حدّثنا اللّيث بن يزيد، بن أبي حبيب أنّ عراك بن مالك حدّثه أنّ عروة بن الزّبير أخبره عن عائشة رضي الله عنها أنّ قريشا كانت تصوم يوْم عاشوراء في الجاهلية." أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، دار بن كثير، دمشق- بيروت، ط1، 2006، حديث 1749.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, p89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> خص جبرائيل سيد رينولد مقالة اتهام القرآن لليهود بأنهم قتلة أنبياء بمقال عنوانه "حول موضوع اتهام القرآن لليهود بأنهم قتلة الأنبياء ". وقد بين صاحب المقال أن هذه النهمة المُوجّهة إلى اليهود مذكورة في الأدبيات الكتابية المنحولة التي ما انفكت تؤكّد أن اليهود قتلوا الأنبياء المبغوثين إليهم. وهذه الأدبيّات موجودة في النصوص اليهوديّة. وقد استقى منها المسيحيّون شبهة قتل يسوع. وقد مكنت الكتاب المسيحيّين، بمن في ذلك كتبة العهد الجديد، من معرفة اضطهاد اليهود للمسيحيّين و اضطهادهم للأنبياء المُبكّرين الذين بشّروا بعيسى. و تبدو هذه الفكرة معروفة في الأدب المعادي لليهوديّة. ويرى رينولد أن القرآن له صلة وطيدة بهذه الفكرة، لذلك يخلص إلى أنّ تهمة قتل الأنبياء مستمدّة من هذا الأدب.

See, Gabriel.Said.Reynolds,On the Qur'an and the theme of Jews as "Killers of the prophets", Department of al-Qur'an and al-Hadith, *Academy of Islamic Studies*, University of Malaya, 50603 Kuala Lumpur – Malaysia.

ويؤكد فنسنك (A. Wensinck) أنّ اللّهجة الحادّة في الآية السّابقة تحدّد الصّورة الجديدة لليهود. فحين خيَّب اليهود انتظارات محمّد، استنتج أنّ اليهوديّة مُحرَّفة في تعاليمها وفي الكتاب الّذي تستند إليه 1. ولعلّ ذلك هو الذي دفعه إلى إبداع أساسٍ جديد لِدعوته.

أمّا واط (M. Watt)، فقد تناول هذه المسألة في معرض حديثه عن التُّهَم التي وجّهها القرآن إلى اليهود، ومنها أنّهم كانُوا يحرّفون الكلام عن مواضعه. وتندرج هذه التّهمة الّتي كِيلَت إلى اليهود حسب واط (M.Watt) في سياق بَيَان القطيعة الّتي حدثت بيْن محمّد واليهود2.

ينطلق نيوبي (G. Newby) في تدبّره لِمقالة التحريف في القرآن من الرّواية التّالية "قال محمّد بن إسحاق عن سيف بن سليمان عن مجاهد عن ابن عبّاس، أنّ اليهود قالت هذه الدنيا سبعة آلاف سنة وإنّما في النّار، وإنّما هي سبعة ايّام معدودات، فأنزل الله " وَقَالُوا لَنْ تَمَسّنَا النّارُ إلاَّ أيّامًا مَعْدُودَاتٍ." وهي عنده تفسير مدراشي أنيق يناظر بين خلق العالم في سبعة اتّم وبين نهايته في سبعة ايّام، ثمّ بعد ذلك يتوقّف كلّ شيء عم الوجود. ويرى نيوبي(G. D.Newby) أنّ الميّل إلى تقديم تفسير بناء على العلاقات بين الأعداد والكلمات يعّد جزءًا من مدراش يهودي، ولعلّ مثل هذه النقنية جعلت من المسلمين يضعون اليهود في السّياق الجدليّ لشبه الجزيرة العربيّة في القرن السّابع في موضع محرّ في النصوص، وهذه التهمة مثلما يعتقد نيوبي تشير إلى "مدراش عني المنوم" و" تسوفتا بابا كاما" اللّذين يتصلان بالمزمور 37: 6، و 36: 78، وبسفر الخروج 7: 24، مبينًا أنّهما يتضمّنان إدانة لليهود إذ كذِبُوا على اللّه حين قالُوا إنّهم سمِعُوا وأطاعُوا وصاياه وحافظُوا على الله حين قالُوا إنّهم سمِعُوا وأطاعُوا وصاياه وحافظُوا على الله عين مدراش يهودي عليه صدور الإسرائليّين، وليس من سبيل لِنفهم هذا اللّبس إلاّ بإعادة تسوفتا" لم يذكر ما تنطوي عليه صدور الإسرائليّين، وليس من سبيل لِنفهم هذا اللّبس إلاّ بإعادة بناء مدراش يهوديّ حجازي نشأ في مجتمع مُزدوّج اللّغة حيث المدراشيُّون دقيقون في تصوير بناء مدراش على جبل سناء، سمعنًا و عصيناد".

على أنّ معزوز (H. Mazuz) قد تناول المسألة في أفق آخر مستدلاً من خلالها على أنّ اليهوديّة في المدينة كانت يهوديّة تلموديّة. ويشير إلى أنّه "طوال الفترة الحشمونيّة (152-131ق م) ناضلت جماعات متعدّدة من أجل الزّعامة الدّينيّة، وأكثر هذه الجماعات الّتي برزت هم الفرّيسيّون والصدّوقيّون، وكان الفرّيسيّون هم الجماعة الّتي حقّقت انتصارًا فعليًّا وركّزت القوانين اليهوديّة المعلومة في التّلمود. فبعد تحطيم الهيكل الثّاني (70م) وإثر القضاء على ثورة باركوخبا (132-135

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, p 91.

 $<sup>^{2}</sup>$  منتغمري واط، محمد في المدينة، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.D. Newby, *A History of Arabia*, pp 63-64.

ب م) أصبح الفرّيسيّون زعاماتٍ دينيّة اجتماعيّة بأرض إسرائيل." أ. ويتمثّل الاختلاف بين الصدّوقيّين(Saducees) والفرّيسيّين في أنّ الفريق الأوّل يتمسّك في التفسير بالتّوراة المكتوبة ويرفض المادّة غير الكتابيّة (التّوراة الشّفويّة)، أمّا الفريق الثّاني فيُولِي قيمة كبيرة للتّوراة الشّفويّة التّي أوصى بها الله موسى على جبل سيناء ثمّ نُقِلَت شفويًا عبر الأجيال بالتّوازي مع التوراة المكتوبة 3.

لقد واصل خلف الفرّيسيّين من حكماء المشنا (Mechna) والتّلمود التقليد الهلاخيّ، وشرحُوا سلسلة من القواعد تُعتَمد في تفسير التّوراة (قواعد تأويليّة لتفسير التوراة)، وقد ظهرت هذه القواعد مُجمّعة في وقت مُبكّر في التّقليد التلموديّ. ويشير معزوز (H.Mazuz) إلى أنّ التلموذ البابليّ يتضمّن سبعين مثالاً فسر فيه الحكماء الآيات الكتابيّة بتحويل كلمة أو أكثر 5.

<sup>1</sup> « During the Hasmonean period (152-37 BCE) several groups struggled for religious leadership in the land of Israel. The most prominent groups were the Pharisees and the

Sadducees. The group that eventually emerged victorious and established Jewish law as we know it from the Talmud was the Pharisees. After the destructions of the Second Temple (74C E) and the suppression of the Bar Kokhba revolt (132-135 CE), they became the social-religious leaders in the land of Israel. » H. Mazuz, *The Religious Spiritual Life* 

of the Jews of Medina, p 18.

<sup>2</sup> الصدوقيون: هم أعضاء اليهودية الصدوقية التي ازدهرت قرابة قرنبن من انهيا رالهيكل الثاني (70م). والواقع أننا لا نعرف على وجه الدّقة معلومات مؤكّدة عن أصول الصدّوقيّين وتاريخهم المُبكّر، لكنّ الإسم الذي يوسَمُون به قد يكون مُشْنَقًا من زادوك(Zdok) الكاهن الأكبر في عهد مملكّتَيْ داود وسليمان. ويبدو أنّ سليمان قد منح ثقته لهذه العائلة لخدمة الهيكل.

ينتمي الصندوقيون إلى كبار الكهنة والعائلات الأرسطقراتية والنّجار والفئات الميسورة في المجتمع. وعلى عكس منافسيهم الفرّيسيّين الذين ادّعَوا التّقوى والقراءة، فإنّ الصدوقيّين جسّدوا ذلك من خلال موقف اقتصاديّ واجتماعيّ. كان الصدّوقيّون صنائع للرّومان وتأثروا بالفلسفة الهيلينيّة، وكانوا يمثّلون النّيار المحافظ في اليهوديّة. وطوال فترة الصرّاع بين المجموعتيْن التي استمرّت حتى سقوط الهيكل سيطر الصدّوقيون على الهيكل وخدمته الكهنوتية.

ولم يكن الاختلاف بين الصّدوقيّين والفريسيّين مقتصِرًا على تفاصيل الشّعائر والقوانين بل كان حول موضوع أكثر أهميّة يتمثل في محتوى الوحي الإلهي، فقد رفض الصّدّوقيّون عدم اعتماد التّوراة المكتوبة، ولم يعترفوا بمعصيّة الرّوح والبعث بالأجساد، وأنكروا وجود الملائكة. ونظرًا إلى تمسّكهم بالشّريعة المكتوبة رفضوا رفضًا باتّا العقوبات بعد الموت وفسّروا تفسيرًا حرفيًا المبادئ الموسويّة في العقاب.

See, Britannica Academic, https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate(Sadducee) <sup>3</sup> Ibid, pp 18-19.

المشنا: تشير الكلمة تحديدًا إلى دراسة الشّريعة الشّفويّة بحفظها وتكرارها وتلخيصها. وتُعدُّ المشنا مجموعة موسوعيّة من الشّروح والتّفاسير التي تتناول أسفار العهد القديم، وتتضمّن مجموعة الشّرائع اليهوديّة التي وضعها معلّمُو المشنا (التنائيم) على مدى سنّة أجيال. وتُعَدُّ المشنا أيضًا المصدر الثّاني للتّشريع بعد العهد القديم. فهي تمثّل الشّريعة الشّفويّة في حين يمثل العهد القديم الذي يطلق عليه " مقرا " من قرأ، الشريعة

وإذا كان المدراش، حتى ما ارتبط منه بالتّشريع الهلاخيّ، تعليقًا على النّصوص التوراتيّة نفسها، فإن المشنا تهدف الي تقديم المضمون القانونيّ للشّريعة الشفويّة بشكل مجرّد ودون العودة إلى النّصوص التوراتيّة.

(انظر عبد الوهّاب المسيري، اليهود واليهوديّة والصّهيونيّة، ج5، ص 141.)

<sup>5</sup> H. Mazuz, The Religious Spiritual Life of the Jews of Medina, p 19.

ويحتمل معزوز (H.Mazuz) أن يكون اتهام القرآن لليهود بالتّحريف صحيحًا، مبيّنًا أن هذا الاتّهام يمثل رفضًا أو سوء فهم للتّفسير الوعظيّ الذي اعتمده يهود المدينة. أ. والواقع أنّ معزوز (H. Mazuz) كان وفيًّا لمقاربته لليهوديّة في المدينة، فهي عنده تلموديّة ربّانيّة. ولقد بينًا تفاصيل هذه المقاربة في الفصل الثّاني من الباب الأوّل. ولعلّ جيجر (A.Geiger) لم يجانب الصّواب حين افترض أنّنا نجد في خلافات النّبيّ اللاحقة مع اليهود نزعة ذات ملامح قرّائية تركز على المكتوب اعتمادًا على الكتاب المقدس وحده وتحذّر من الإضافات البشريّة 2. إلاّ أنّنا يمكن أن نوستع وجهة النّظر هذه بالقوْل إنّ محمّدًا قد حاجج اليهود انطلاقًا من معرفته بمؤاخذات أهل الكتاب بعضهم للبعض 3.

وإذا ما أردنا أن نتناول مسألة التّحريف من زاوية مغايرة لفنسنك (A. Wensinck) ومعزوز (H. علينا أن نحاور مقاربة فيرستون (R. Firestone) له.

يضع فيرستون (R. Firestone) تهمة التّحريف في سياقها من المسار الذي قطعته الدّعوة المحمّديّة في الفترة الأولى من قدومه إلى المدينة. فقد وضع محمّد دعوته في السّياق الواسع لليهوديّة والتّاريخ اليهوديّة، وحين رفض اليهود نبوّته وهدّدوه تهديدًا فعليًّا، ردّ الفعل فأنشأ نموذجًا ناجعًا مكّنه من التّحرّر من اليهوديّة. وكان هذا النّموذج هو "ملّة إبراهيم" الشّكل الأوّل للتوحيد الصّافي

هناك تفسير ان لحلّ هذا المشكل، فإمّا أن يكون التّحريف بمعنى تبديل الكلّمات مقالة لاحقة لابن إسحاق أو أن يكون محمّدًا لم يستوعب طريقة يهود المدينة في تفسير نصوصهم المقدّسة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp 20-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. p 106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يمكن أن نوستع زاوية النّظر في تناولنا لمقالة النّحريف من خلال ملاحظتيْن تتمثّل الأولى في أنّ كُتُب السّيرة لا تعني بالتّحريف تبديل الكلمات وإنّما إنكار الأصل والكذب، ولعلّ ما ورد في سيرة ابن هشام حول إخفاء اليهود لحكم الرّجم ولأدلّة النّبوة المُثبَتيْن في كتابهم (انظر ابن هشام السّيرة النبويّة، ج2، ص186، وص ص.205،205، 207)، يجعلنا نقبل بهذه الفكرة. أمّا الملاحظة الثانية، فتتبدّى في فرضيّتيْن: إحداهما أن تكون التّوراة التي عند يهود المدينة مزوّرة، ومن ثمة يكونون ضحيّة خداع أسلافهم، أمّا الأخرى فأن تكون التّوراة التي عند اليهود صحيحة وتضمّنت ما يدّعيه محمّد، غير أنّ اليهود أنكرُوا ما فيها حسدًا للنبيّ العربيّ، وهذا السبّب لا منطق فيه. فكيف لهذا السبّب النّفسيّ أن يكون تفسيرًا معقولاً لتضحية اليهود بالحقيقة المؤدّية إلى خلاصهم. (انظر في مغازي الواقدي إقرار سلام بن مشكم بحسد اليهود لمحمد لأنّ النبوّة لم تكن في بني هارون. الواقدي، المغازي، ج1، ص 368.)

ومهما يكن من أمر فإن تهمة التحريف، فضلاً عن كونها نتيجة لعودة محمد إلى جوهر التوحيد الصافي " ملة إبراهيم "، خولت للنبي أن يعاقب اليهود مثلما عوقب أسلافهم من منظور تشابه السياقات. فاليهود الذين رفضوا الأمر الإلهي قديمًا عوقبوا بالمسخ، أمّا يهود المدينة فقد نالوا عقابًا شديدًا أيضًا إذ طُردوا وقُتِلُوا لأنّهم لم يعتر فوا بنبوة محمد. ويمكن أن نجد في نعت النبي لليهود بإخوان القردة والخنازير أثناء حصاره لبني قريظة، مدخلاً لِتفهم هذه الفكرة. (انظر ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 184)

راجع في هذا الصدد:

Joseph Sporel, Muhammad and the jews according to ibn Ishaq, *The Levantine Review* Volume 2 Number 1(Spring 2013).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Reuven Firestone, The failure of Jews program of Public Satire in the Square of Medina, *Jerusalem* 46,4(1997), p440.

الّذي أوْحَى به الله إلى إبراهيم. ولم يتحرّر محمّد بهذا النّموذج من اليهوديّة فقط، بل أدرج العرب في صميم دعوته من خلال إسناد بناء الكعبة إلى إبراهيم وإسماعيل1.

وقد جعلت هذه العقيدة الجديدة محمدًا ينتقل من الاستمالة إلى المخالفة. وكانت النّتيجة دعوة قويّة تصدّت للحاجز اليهودي وأعطت مكانة كبيرة للعرب الذين اهتمّوا بالدّعوة اهتمامًا كبيرًا2. على أنّ فيرستون (R.Firestone) أشار إلى أنّ المعارضة اليهوديّة لِمحمّد كانت معارضة تتجاوز البعد الدّينيّ إلى ما هو سياسيّ، ذلك أنّ قدرة محمّد على توحيد المدينة مثّل تهديدًا فعليّا لليهود3.

ولمّا كان اليهود متمسّكِين برفضهم لنبوّة محمّد، رغم أنّها متطابقة مع ما ورد في ديانتهم وتقليدهم للكتاب حسب اعتقاده 4، فإنّه قد عَدَّ اليهوديّة الّتي يُدِينون بها محرّفة. أمّا ردّ اليهود فتمثّل في انّباع خطّة تقوم على الهجاء نظرًا، إلى ما لهذا الضّرب من القول من تأثير في المجتمع حتّى أنّ محمّدًا قد قتل عصماء بنت مروان وكعبًا بن الأشرف نتيجة لِمَا أنشداه من شعر يقدح فيه وفي أتباعه 5. ولعلّ عبارة "سمعْنا و عصيْنا" في الأية 46 من سورة النّساء 6، تمثّل حجّة دالّة على تحريف اليهود للكتاب من خلال ما يقولونه.

ويرى فيرستون (R. Firestone) أنّ عبارة "سمعْنا وعصيْنا "واسمَعْ غير مَسْمع "ورَاعِنا" اقترنت في الآية 46 من سورة النّساء، باقتراح العبارات الصّحيحة. إلاّ أنّ هذا التّصحيح لم تكن غايته إعادة صياغة هذه العبارات في كتاب اليهود. والحجّة على ذلك أنّنا حين نعود إلى الآيات السّابقة للآية 46 من السّورة نفسها نَتبَيَّن أنّ السّياق الذي تندرج فيه النّهم المُوجَّهة إلى اليهود هو العداء بيْنهم و بيْن النّبيّ . " أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الكِتَابِ يَشْتَرُونَ الضَّلاَلةَ وَيُريدُونَ أَنْ تَضِلُوا السَّبِيلَ" (النساء 44:4)، و"وَاسَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللّهِ نَصِيرًا" (النساء 45:4)). واللاّفت للانتباه أنّ عبارة "سَمِعْنا وَعَصَيْنَا " تتشَابه صوتيًّا مع العبارة العبريّة، ولكنّهما يتقابَلان في المعنى. ويتبدّى هذا التّماثل والثقابل في المقارنة بين ما ورد في سفر التّثنية: "تَقَدَّمُ أَنْت وَاسْمَعْ كُلَّ مَا يَقُولُهُ الرّبُّ إِلَهُنَا، فَنَسْمَعَ ونَعْمَلَ". تثنية (27:5) وما ورد في القرآن:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p.441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p.441.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 442.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 444.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, 443.

<sup>6 &</sup>quot;مِنَ الذِنَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عن مَوَاضِعِه ويَقُولُوْنَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا واسْمَعْ غَيْر مُسْمَع وَرَاعِنَا لَيًّا بِٱلْسِنَتِهِمُّ وَطَعْنًا فِي الدِّيْنِ وَلُوْ اَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنَا واَسْمَعْ وانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقْوَمَ لَكِنْ لَعَنَهُمْ اللَّـهُ بِكُفْرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلْلِلاً." (النِّساء 46:4)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid, 443.

" وَإِذَا أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا أَتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمْ العِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِنِسْمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ". (البقرة 2: 93) أ.

يشير فيرستون (R. Firestone) إلى أنّ المفسّرين المُسْلمِين لمْ ينتبهُوا إلى التشابه بين العبارة العبريّة والعبارة العربيّة صوتيًّا، لِذلك فإنّهم لم يقدّمُوا ما هو مفيد. أمّا الباحثون الغربيّون فأوّل من انتبه منهم إلى التشابه هو هيرشفيلد (H. Hirschfeld)، إذ يذهب إلى أنّ محمّدًا قد قرأ العبارة العبريّة ولم يفهم معناها فأخذها على ما فيها من تطابُق مع العبارة العربيّة "سَمِعنَا وعَصنينا". ومثل هذا الخطإ كان سَبَبًا في اتّهام اليهود بتحريف كُتُبهم ورفض القانون في جبل سيناء، لذلك نزل الوحي في هذا الموضوع (البقرة 2: 193). ولمّا علم محمّد بخطئه ولم يكن بإمكانه تجاوزه بسهولة، لأنّ الجدل بينه وبيْن اليهود كان في العَلَن، انتظر سنوات لِيقولَ: "آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ لاَ نُقَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وأطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّهَ المَصِيرُ." (البقرة 2: 285)2.

يحتاج رأي هيرشفيلد (H.Hirschfeld) عند فيرستون(R.Firestone) إلى مراجعة لأنّ محمّدًا في الفترة الأولى لم تكن له نظرة سلبيّة لليهوديّة، في حين أنّ الآية 193 من سورة البقرة جاءت في سياق جدلي يُنْبئ بالقطيعة بْينه و بيْن اليهود<sup>3</sup>.

ويقدّم فيرستون (R.Firestone) تفسيرًا لهذه العبارة: "سَمِعْنا وعصيْنا"، ذلك أنّ محمّدًا قد سمع هذه العبارة من يهود المدينة حين اختلط بهم، واستعملها على ظاهرها لإخراج صورة مشوَّهة لهم، ذلك أنّ اليهود لم يرفضُوا الوحي الّذي نزل على محمّد بل نقضُوا عهْدهم مع الله منذ تجربة سيناء وأشرِبُوا في قلوبهم العِجْلُ. وقد قابل اليهود نزعة محمّد الهجائيّة بالمنطق نفسه إذ حاوَلُوا أن يضعَوا محمّدًا موضع هزْء من خلال اعتماد المعنى المُزْدَوَج، ذلك أنّ الوجه الأوّل للعبارة يتطابق مع المعنى العربيّ، أمّا الوجه الثّاني فيتطابق مع المعنى العبريّ. فسمعنا و عصيْنا هي سمعناك يا محمّد و عصيْنا دعوتك، وهي أيضًا سَمِعْنا دعوتك يا محمّد وأطعْنا دينَنَا5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p 443.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 444. See H. Hirschfeld, New Researches into the Composition and Exegesis of the Quran (London: Royal Asiatic Society, 1902) pp.108-109

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 444.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 444-445.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p 445.

والمثال الثاني على التّلاعب اللّفظي الّذي اعتمده اليهود لإحْراج محمّد وإضحاك مَن حوله منه، هو التلاعب بكلمة راعِنا الواردة في الآية 46 من سورة النّساء. فهذ الكلمة تشبه صوتيًا 'Ra'na' العبريّة الأراميّة و تعنى السّرّ لديْنا1.

إنّ رأي فيرستون (R. Firestone) طريف وجريء ومقبول، إلا أنّ ما يحدّ من هذه الطرافة والمجرأة هو الامتناع عن أن نتصوّرَ أتباع محمّد جاهِلين بالتّشابه بين العبارات العبريّة العربيّة، لأنّ اليهود قد اندمجُوا في الثّقافة المحليّة. والواقع أنّنا فصّلنا القول في هذا الاندماج في الفصل الثّاني من الباب الأوّل.

وحتى نبني الأحداث بطريقة منطقية، نرى أنّ محمدًا حين قطع مع اليهود حاول إخراجهم في صورة مغايرة لتلك النّي كان يحمِلها العرب عنهم، فاتّهمهم بالتّحريف وقتل الأنبياء والإساءة إلى الله بتجسيده. وقد مكّنته العقيدة الجديدة "ملّة إبراهيم" من إضفاء الشّرعيّة على هذه الاتّهامات، ذلك أنّ اليهود قد ابتعدوا عن أصل التوحيد الصّافي فكان مصير هم الضّلال. ولا شكّ في أنّ محمّدًا قد استفاد من التّهم الّتي كان يكيلها اليهود المتمسّحون لليهود مثلما بيّنًا سابقًا في بياننا لقراءة سترومسا (.G. Stroumsa).

## 3- إنكار النّبُوّة:

لم يقبل اليهود نبوّة محمّد عن قناعة راسخة ولم يتردّدُوا في عدّه نبيًّا كاذِبًا<sup>2</sup>. ولمّا استقرّت هذه الحقيقة عنده، قطعَ معهم. و قد بنى محمّد هذه القطيعة على عقيدة "ملّة ابراهيم" الّتي سمحت له بأن يرسُمَ لنفسه ولدعوته خطّا جديدًا يرمِي بجذوره في أصل الأديان المُوحَى بها؛ الأصل الصّافي الذي شوّهه بنُو إسرائيل وحادُوا عن مبادئه وتعاليمه ألذلك فإنّ القرآن يذكّر اليهود بأنّ نبوّة محمّد كائنة في كتابهم، إلاّ أنّهم يجحدون هذه الحقيقة حسدًا من عند أنفسهم وكبرياء.

اجتهد فنسنك (A. Wensinck) في الاستدلال على أنّ كُتُبَ السّيرة حاولت أن تضفي الشّرعيّة على نبوّة محمّد الّتي رفضها اليهود وهم مَن هم في المعرفة بالكتاب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, pp .447-448.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بين فنسك (A. Wensinck) أنّ اعتراض اليهود كان على شرعية النّبوة. ويقوم هذا الاعتراض على دُعامتيْن: الأولى تتمثّل في أنّ محمّدًا ليس من أصل هارونيّ، والثاني يتبدّى في سلوكه الملكيّ وانغماسه في اللذّات. وهو، عندهم، سلوك مخالف لشروط النبوّة. راجع ..A. Wensinck, p 43. ورد في مغازي موسى بن عقبة قوّل اليهود حين انهزم محمّد في أحد: "لو كان نبيًا ما ظهروا عليه، ولكنّه طالب ملْك تكون له الدّولة مرّة وعليه مرّة، وكذلك أهل طلب الدّنيا بغير نبوّة" موسى بن عقبة، المغازي، تحقيق محمد باقشيش، المملكة المغربية، جامعة ابن زهر، كلية الأداب والعلوم الانسانية، أكادير، المغرب 1994، ص193.

<sup>3</sup> انظر منتغمري واط، محمّد في المدينة، ص 313.

لقد جَعلت عقيدة "ملّة إبراهيم" مع مقالة التّحريف كتّابَ السّيرة يحشدون الحُجَجَ لِيؤكّدوا صدْق نبوّة محمّد ومن بيْن هذه الحجج أنّ اليهود كانوا يعلَمُون بمجيء نبيّ إسمه أحمد مذكور في التّوراة مولده في مكّة ومستقرُّه في المدينة¹. ويرى ابن هشام(تـ 218هـ) أنّه طوال هيْمنة بني قيلة على يثرب كان اليهود ينتظرون نُصْرَة نبيّ يُبْعَثُ إليهم ليُظهِر هم على أعدائهم².

أمّا ابن سعد (تـ 230 م) فيرى أنّه حين غَزَا النّبَابِعة الحجاز تكلّم اليهود عن ظهور نبيّ في مكّة سيأتي إلى المدينة. وكان ذلك عاملا جنّب يثربَ الهلاك<sup>3</sup>. وهناك طائفة أخرى من الرّوايات تنهض على بعض المقاطع الميسيانيّة في العهد القديم. وتذكر هذه الرّوايات أنّ صفات محمّد معلومة عند اليهود في التوراق<sup>4</sup>. ويذهب فنسنك (A.Wensinck) في شأن هذه المقاطع إلى أنّ اليهود، الذين تحوّلوا إلى الإسلام، مألوا إلى إسقاط المقاطع الميسيانيّة على محمّد، وتمّ تحيينها في الفترة الإسلاميّة<sup>5</sup>. ويشير فنسنك (A. Wensinck) أنّنا لا نعدم وجود روايات في كتب السيرة عن علامات نبوّة محمّد وصفاته. فقد تلقّى الزّبير والنّعمان وثيقة مختُومة في وصف النبيّ أحمد. وتندرج رواية صفيّة بنْت حُيَيْ بن أخطب في هذا السيّاق، إذ أكّدت أنّ والدها وعمّها أبا يسير بن أخطب ذهبا إلى رؤية محمّد في قُباء، ولمّا عادًا سأله أبو يسير "أهو هو؟" فأجابه "نعم"، وحين سأله عن شعوره تجاهه قال " العداء الأبديّ "6.

انظر محمّد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، ج1، 134.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, p 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p.40.

انظر محمد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، ج1 ص133/ حسين بن محمّد الديار بكري، تاريخ الخميسج1، ص27. عبد الرحمان بن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصر هم من ذوي السلطان الأكبر، تحقيق خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، ط2، 1988، ج2، ص3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, 40-41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p.40

يقول قسطر في مقاربته لحديث "حدّثوا عن بني إسرائيل ولا حرج ": " ويبدو بعد هذا من غير المطلوب مزيد التأكيد على كثرة الاستشهادات والنقول من كُتُب الانبياء كإشعياء وإرمياء وحبقوق أو من " إنجيل" عيسى. ويمكن اعتبار ما جمعه أبو عبيد أفضل مثال على الكثرة العارمة للرّوايات اليهوديّة والنّصرانيّة التي تفسّت في الأوساط الإسلاميّة وتقبّلتها أوساط العلماء المسلمين بكل الابتهاج والزّهو."

مائيير قسطر، دراسة في حديث نبوي متأخّر "حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج"، ترجمة فوزي البدوي، آداب القيروان عدد 9 -10، 2012-2012. ص55

M.J. Kister, (1972). "Haddithu 'an bani isra'il wa-la haraja". *Israel Oriental Studies* 2: Pp215-259.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. Wensinck, Muhamad and the Jews of Medina, p42. "حَدَّثَنَا حَدِيبُ بْنُ الْحَسَنِ قَالَ: ثنا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْمَرْوَزِيُّ، قَالَ: ثنا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَيُوبَ، قَالَ: ثنا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَكْر بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ، قَالَ: " كُنْتُ أَحَبُّ وَلَدِ أَبِي إِلَيْهِ، وَإِلَى عَمِّي أَبِي يَاسِرٍ، لَمْ أَلْقَهُمَا قَطُّ مَعْ وَلَدٍ أَبِي إلَيْهِ، وَإِلَى عَمِّي أَبِي يَاسِرٍ، لَمْ أَلْقَهُمَا قَطُّ مَعْ وَلَدٍ أَبِي إلَيْهِ، وَإِلَى عَمِّي أَبِي يَاسِرٍ ، لَمْ أَلْقَهُمَا قَطْ مَعْ وَلَدٍ أَبِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَدِينَةَ، وَنَزَلَ فِنَاءَ بَنِي عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ غَذَا عَلَيْهِ إِلَّا أَخْذَانِي دُونَهُ، قَالَتْ: قَلَمْ يَرْجِعَا، حَقِّي كَانَ مَعَ عُرُوبِ الشَّمْسِ، قَالَتْ: فَلَمْ يَرْجِعَا، حَقِّي كَانَ مَعَ عُرُوبِ الشَّمْسِ، قَالَتْ:

مثل هذه الرّوايات المتأخرة حسب فنسنك (A. Wensinck) هي محاولة من المتأخّرين لِتَمْجيد محمّد، وهي ردُّ فِعْل على رفض اليهود لِنُبُوّته. فرغم أنّهم انتظروه طويلاً، لم يعترفُوا به. وقد عُوقِبُوا على هذا الإنكار 1.

على أنّ واط (M.Watt) لم يدقّق النّظر في هذه النقطة مكتفيًا بالإشارة إليها في إطار تتبُّعه للتّهم التّهم التي كالّها القرآن لليهود، فهم عالِمُون بأنّ محمّدًا حمَل صفات النّبيّ الذي ذكرته كتُبُهم، مثلما أنّهم على يقين من مجيئه لكنّهم يكتمون الحقّ2.

إنّ رأي فنسنك (A. Wensinck) مهمّ في هذه النّقطة ومنطقيّ، لأنّ كتّاب السّيرة ناقشُوا مسألة نبوّة محمّد وفق مقتضيات الجدل مع اليهود في تلك الفترة. ولا شكّ في أنّ الحُجَجَ التي رفعُوها في وجُه خصومهم مصدرها اليهود الذين أسْلَمُوا. وقد أفاد هؤلاء من اطّلاعهم على الكتاب المقدّس فطوّ عُوا معارفهم في هذا الموضوع للدّفاع عن نبوّة محمّد.

يبدو أنّ واط (M. Watt) قد انشغل في مقاربته التّاريخيّة والاجتماعيّة لِسيرة محمّد بدراسة المكوّنات التي جعلت نبوّة محمّد مُمْكنة. وتُعَدُّ علاقة محمّد باليهود نقْضًا وإبرامًا أحد هذه المكوّنات المنهمة. أمّا فنسنك (A. Wensinck) فكان في مقاربته التّحليليّة النقديّة مشغولاً، ولو بدرجة أقلّ من مغزوز (H. Mazuz) ونيوبي (G.D. Newby)، بِبَيَان دوْر المُكوّن اليهوديّ في تشكيل الإسلام في المدينة. إلاّ أنّ آراء المستشرقين المُختلفة في دراسة العلاقة بين محمّد واليهود قائمة على مصادرتيْن: الأولى هي التّعامل بانتقائيّة مع كتُب السّيرة حتّى لكأنّهم يبرّرُون نتائج وضعوها مُسَبَّقًا. أمّا الثانيّة فتدور حوْل عدِّ الإسلام إبداعًا محمّديًّا نحنّه من خلال جدله مع اليهود في أفق عربيّ، وكانت ملّة إبراهيم بوصفها مُمَثّلة للدّين الصنافي والمصدر الأوّل المنبثق من اللّه، هي الفكرة التي حرّرت محمّدًا من اليهوديّة ومكّنته من إعادة إخراجها في صورة الدين المحرّف. وبناء على ذلك، اكتسب محمّد الشرعيّة، فهو من ناحية ينتمي إلى الموروث الإبراهيميّ، ومن ناحيّة أخرى يمثل جوهره الصنافي الذي انبعث في شخصه. وقد كشف هذا الجدل عن طبيعة اليهوديّة، وهي مثلما سبق أن بيّنًا المتافي الذي انبعث في شخصه. وقد كشف هذا الجدل عن طبيعة اليهوديّة، وهي مثلما سبق أن بيّنًا تنبو في مجملها رؤيويّة راسخة في الأدبيّات الأخنوخيّة وفي تصوّف "المركابا". إنّ هذه المقاربة تندو في مجملها رؤيويّة راسخة في الأدبيّات الأخنوخيّة وفي تصوّف "المركابا". إنّ هذه المقاربة

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

فَأَتَيَا كَالَّيْنِ، كَسْلَانَيْنِ، سَاقِطَيْن، يَمْشِيَانِ الْهُوَيْنَا، قَالَتْ: فَهَشَشْتُ إلَيْهِمَا، كَمَا كُنْتُ أَصْنَعُ، فَوَاسَّهِ مَا الْتَفَتَ إِلَيَّ وَاحِدٌ مِنْهُمَا مَعْ مَا بِهِمَا مِنَ الْهُوَ هُوَ؟ قَالَ: فَعَمْ وَاللَّهِ عَبِي أَبِ يَاسِرِ وَهُو يَقُولُ لِأَبِي حُيَيّ بْنِ أَخْطَبَ: أَهُو هُو؟ قَالَ: نَعَمْ وَاللَّهِ مَا بَقِيتُ أَبَدًا." انظر أحمد بن الحسين، أبو قَالَ: أَتَعْرِفُهُ وَتَثَنِّتُهُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَمَا فِي نَفْسِكَ مِنْهُ؟ قَالَ: عَدَاوَتُهُ وَاللَّهِ مَا بَقِيتُ أَبَدًا." انظر أحمد بن الحسين، أبو بكر البيهقي، دلائل النبوة ومعرفة أحوال الشريعة، ص77/ أبو الفداء إسماعيل بن كثير، البداية والنهاية، ج4، ص 525. / أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، ج4، ص 207/ أحمد ببن عبد الوهاب، شهاب الذين النويري، نهاية الأرب في فنون الأدب، ج16، ص 49.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p42.

<sup>2</sup> منتغومري واط، محمد في المدينة، 315.

للعلاقة الدينية بين محمد واليهود لم ترد في مقالات مُتماسِكة وإنّما توصلنا إليها من طريق جمع أشتاتِها. ومع ذلك فإنّنا نعدّها وجِيهة على ما فيها مِن تعجُّلٍ وإسقاط في عدد من المواضع.

#### خاتمة الفصل:

استمال محمّد اليهود منذ قدومه إلى يثرب فاستقبل قباتهم وصام صومهم وصلّى صلّاتهم، إلا أنّ كُتُب السيرة حاولت أن تُنكرَ هذا الأمر لِمَا فيه من حَرج يتعلّق بأصالة الإسلام، فعرّبت هذه الطّقوس وعادت بها إلى مكّة أو إلى فترة تمتد في بعض الأحيان إلى آدم. غير أنّ محمّدًا الذي استمال اليهود اعتقادًا منه أنّ جوهر دعوته لا يختلف عن اليهوديّة، سرعان ما خالفهم لاسيّما حين تأكّد أنّهم يرفضونه عن مبدإ راسخ، فهو ليس نبيًا عندهم ما دام نسبُه لا يتصل بداود. وقد بنى محمّد انتقاله من الاستمالة إلى المخالفة على دوغما (Dogma) إبراهيم، وهو ما مكّنه من إعادة تقييم اليهوديّة، فأصبحت بناء على مخالفتها لِمَصْدر التّوحيد الصّافي، محرّفة، وصار معها اليهود مجسّدين للّه، من كرين للنّبوّة، قتلة للأنبياء.

وقد كشف الجدل بين محمد واليهود والذي نجد صداه في القرآن وكتب السيرة عن فرضيتين ممكنتيْن؛ الأولى أنّ اليهوديّة التي تعامل معها محمّد نقضًا وإبرامًا هي يهوديّة متأثرة في مُجْمَلها بأدبيّات أخنوخ وتصوف المركابا (merkaba)، أمّا الثّانية فتتمثل في إمكانيّة وجود طائفة يهوديّة صغيرة ذات ملامح قرّائيّة استقى منها محمّد جانبًا كبيرًا من ردوده على اليهود في المدينة.

لقد أدركنا هذه الاستنتاجات بالعودة إلى المقالات الاستشراقية التي جاءت في سياقات مختلفة. ورغم أنّ هذه المقالات، كانت في إطار التأكيد على مصادرة مفادها أنّ الإسلام لم يكن دينًا أصيلاً، فإنّنا حاولنا أن نشتق منها آراء تساعدنا على فهم إشكاليّة دور المكوّن اليهوديّ في تشكيل الإسلام دينًا مُمَيَّزًا.

ومهْما يَكن من أمر فإنّ العودة إلى الأصول تمثّل مقولة ملازمة لكلّ الحركات، لأنّها تمكّن من صياغة صورة جديدة للماضي وللحاضر. وهذه المصادرة تنطبق على الإسلام وفق منطق جدليّ هيجليّ<sup>1</sup>. ففي الوقت الذي يدّعي فيه محمّد أنّه استمرار للتّقليد الإبراهيميّ الصّافي، ينفي تجلّيات هذا التّقليد في اليهودية والمسيحيّة والوثنيّة.

\_

ا تشكّل الإسلام جدليًا من خلال صراعه الموضوعيّ والضّروي مع المسيحيّة واليهوديّة خصوصًا. فالفكرة حسب هيجل تطرح نفسها في شكل ضبابيّ ثم بعد ذلك تتحدّد صورتها في صراعها مع نقيضها المُجسّد في واقع معقّد. ووفق هذا المنطق الجدليّ فإنّ هويّة الإسلام الحقيقيّة هي ما تحقّق بعد أن خاضت فكرة الإسلام تجربة الصّراع والنّفي المُمِيتيْن. راجع لتبيّن فكر الجدليّة:

Higel, la Raison de l'Histoire, Traduction Kosta Papaioannou, Ed U.G.E, paris 1955, p81.

### خاتمة الباب الثاني:

لقد درس المستشرقون بدقة صحيفة المدينة، وكانُوا في ذلك بعيدِين عن الفهم النّمطي السّائد في الدّراسات الإسلاميّة التّمجيديّة، تلك الدّراسات التي تحدّثت عن دستور سبق كلّ الدّساتير إلى التّعدّديّة وحقوق الإنسان وغير ذلك من الادّعاءات الّتي لا علاقة لها بالمنطق التّاريخي والأنثروبولوجيّ.

على أنّ المستشرقين من أمثال فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) ونيوبي (M. Lecker) ووسرجنت (R.B. Serjeant) وروبن (U. Rubin) وليكر (R.B. Serjeant) وغيرهم ممّن درسُوا هذه الوثيقة في أفق مُغَايِر، أجمعُوا تقريبًا على صحّتها، وتنوّعت حُجَجُهم بتنوّع مقارباتهم. وكان دافعهم في إثبات أصالتها وقيمتها التّاريخيّة هو الوُلوج إلى أكثر الفترات غموضًا في الإسلام: "الإسلام المبكّر"، واستخراج أدلّة على أنشطة محمّد إثر مقدمِه إلى يثرب مطرودًا يائسًا.

ورغم هذا الإجماع على صحة الصحيفة وأصالتها، فإن هؤلاء المستشرقين اختلفوا اختلافًا بينًا في مواضيع حاسمة، منها ما يتعلّق بالقضايًا الشكليّة في الصحيفة مثل تاريخها ووحدتها. ولم يُجمِعُوا على مضمونها وتَبَايَنُوا في شأن هويّة اليهود فيها وطبيعة الأمّة. وكان ديْدنهم في كلّ ذلك بناء قراءة متماسكة لأنشطة محمد في المدينة ولِعلاقته باليهود والمجموعات المختلفة. وقد رجّحنا بعد أن محصنا النظر في مقارباتهم رأي ليكر (M. Lecker) رغم ما فيه من تَهافُت في بعض المواضع. وليس في الأمر غرابة، فالرّجل قد أفرد بحثًا دقيقًا اعتنى فيه بالصحيفة وكشف من خلاله عن معرفة واسعة بالمصادر الإسلاميّة وعن وغي بالقراءات الاستشراقيّة المختلفة المُتعدِّدة. فالصحيفة كُتِبَت أو عُقِدَت إبّان قدوم محمّد إلى المدينة، ولم تكن القبائل اليهوديّة الكبرى؛ قينقاع والنّضير وقريظة جزْءًا من الصحيفة. أمّا اليهود المعنيُون بها فهم، مثلما بيّن روبن (U. Rubin)، ممّن فقدُوا انتماءهم القبليّ وباتُوا في حِلْف مع العرب الذين عاش "اليهود" بين ظهرانيهم. غير أنّ ذلك لا يعني أنّ القبائل الكبرى لم تكن لها اتفاقات منفردة مع محمّد.

أمّا الأمّة، فكان الهدف منها إنشاء وحدة سياسيّة في شكلها ونموذجها، تيوقر اطيّة في جوهرها إذ الحكم سه ولمحمّد. وقد بَنَيْنا قناعتنا بوجاهة طرح ليكر (M. Lecker) وروبن (U. Rubin) ومن اقتفى أثريْهما في التّصدي للقضايا الشّكليّة والمضمونيّة للصّحيفة على تمشّ منطقيّ تؤيّده الوقائع، ومفاده أنّ محمّدًا حاول أن يلعبَ دوره بوصفه حَكَمًا يحظى بشرعيّة أخلاقيّة ودينيّة. ويتمثّل هذا الدّور في وضع حدّ للتوتر الحاصل بين الفُرقاء في المدينة بآليات متّفق عليها في ذلك الوقت. لذلك فإنّ المهمّة الأمنيّة كانت على رأس أولويّات محمّد.

أمّا في مستوى العلاقات الدّينيّة بين محمّد واليهود فإنّ ما قدّمه كلّ من فنسنك (A.Wensinck) وراط (M.Watt) ونيوبي (G.D.Newby) من آراء يكشف أنّ محمّدًا قد استقى العديد من الطّقوس من المسيحيّة واليهوديّة تحديدًا. وكان ذلك في إطار استمالة اليهود. إلاّ أنّ محمّدًا لمّا اقتنع أنّ عداءهم له لم يكن حالة مزاجيّة عابرة بل قناعة راسخة مبنيّة على حُجَجٍ متينة، ولمّا أيقن أنّ هذا العداء يهدّد وجوده في المدينة ويهدّد دعوته النّاشئة تهديدًا حقيقيًّا عاد بالإسلام إلى جذور أقدم وهي "ملّة إبراهيم حنيفا" مصدر التّوحيد الصّافي والشّريعة الأولى. وقد استقامت له بفضل هذا التّأسيس شرعيّة تقييم اليهوديّة الّتي ناهضته بعنْف فعدّها محرّفة. وليس إنكار نبوّة محمّد في الحاضر وقتُل الأنبياء في الماضي، سوى نتائج لهذا التّحريف.

وقد انتهينا مع فنسنك (A. Wensinck) خاصة إلى أنّ كُتُب السيرة بعد ذلك حاولت محْو تأثّر محمّد باليهوديّة من خلال إرجاع كلّ الطّقوس إلى الفترة المكيّة أو إلى فترة أقدم بكثير مُعرّبة بذلك كلّ هذه الطقوس. وهي في كلّ ذلك إنّما تبحث عن حجّية للنّبوّة المحمّديّة. هذه النبوّة التي تستند إلى دوغما (Dogma) ملّة إبراهيم. وقد أدركنا من خلال تدبّر حجيّ معزوز (H. Mazuz) للحياة الرّوحيّة ليهود المدينة ومنطق المخالفة الذي حكم علاقة محمّد باليهود أنّ اليهوديّة التي عرفها محمّد كانت تلموديّة، وهو استنتاج لا يختلف كثيرًا عمّا توصيّل إليه نيوبي الذي أكّد أنّها يهوديّة رؤيويّة متأثرة بأدبيّات سفر أخنوخ وبتصوف المركابة. (وقد أدلونا بدلونا في هذه المسألة في الفصل الثاني من الباب الأول خلال تدبّرنا لِطبيعة اليهوديّة في المدينة).

لقد بلغت المُقَاربات الاستشراقيّة الّتي انتخبناها لِدراسة العلاقات الدّينيّة والسّياسيّة بين محمّد واليهود في المدينة قدْرًا من الموضوعيّة، فهي إلى جانب استئناسها بالمنهج التّاريخيّ والاجتماعيّ والمقارنيّ، وضعت أسُسًا لِزعْزعة الفهم النّمطيّ لِطبيعة العلاقة بين محمّد واليهود. إلاّ أنّ هذه المقاربات على جدّيتها وجرأتها بدت في عدد غير قليل من المواضع محكومة بمنطق استشراقيّ تقليديّ ترى في الإسلام مجرّد تنويعة منبثقة عن اليهوديّة ممّا يفتح باب الشكّ في أصالة هذا الدّين على مصراعيه. وقد ارتبطت بفكر إسقاطيّ يُحَاكِم محمّدًا من منطلقات لا علاقة لها بـ " ابستيميّة " العصر الّذي انتظم دعوته. على أنّ هذه المقاربات من شأنها أن تفتح أبوابًا جديدة أمام الباحِثِين المسلمين لِخلخلة بعض المسلّمات، ومغادرة مواقع الدّفاع الفجّة إلى مواقع البحث الرّصِين.

وكان فَصْلُنَا بيْن العلاقات السّياسيّة والدّينيّة فصْلاً منهجيًّا لا غير، لأنّ السّياسيّ والدّينيّ كانَا متّحدَيْن في وحدة لا تَنْفصِم عُرَاهَا. ولعلّ ذلك ما يفسّر التّكرار الحاصل في تناوُل بعض المسائل.

فحوى الأمر، في ما عرضنا من مسائل تتعلّق بالعلاقة بيْن محمّد واليهود، أنّ النبيّ كان له مشروع واضح المعالم؛ إثبات نبوّته ومعاقبة المكّيين الّذين "هجّروه" وهدّدوا حياته وطَعَئُوا في دعْوته. وقد بنى محمّد هذا المشروع على التّدريج منْذ بيعة العقبة على فرضيّتيّن: الأولى، وهي المتوقّعة، أن يقبل اليهود دعوته لاعتقاده أنّ دعوته لا تختلف عن النّاموس مثلما بيّن له ورقة بن نوفل أ. وهذه الفرضيّة المأمُولة هي الّتي ستكفُل له تحقيق أهدافه بِيُسْر. أمّا الفرضيّة الثانية، فأن يرفض اليهود دعوته، وحينها عليه أن يواجِهَهُم بتجذير الإسلام في أصل أبعد وهو ملّة إبراهيم.

نعتقد أنّ الفرضيّة الثّانية لم تكن واضحةً جليّة في ذهن محمّد منذ البداية بل كانت في شكل حدوس انْبَنَت على معرفة بالسّياق في المدينة. ذلك أنّ النّبيّ كان يُحيط بمعلومات مفيدة عن طبيعة العلاقات الهشّة بين المجموعات المختلفة في أرض الهجرة، مثلما كان على دراية بالفُرقة بين اليهود أنفسهم وبعداء الخزرج لهم من منطلقات اقتصاديّة واجتماعيّة تجلّت بوضوح في معركة بعاث. وكان محمّد ملِمًّا أيضًا بالذّهنيّة العربيّة وطموحها إلى الوحدة منذ الجدّ قُصنَى بن كلاب. ونعتقد أنّ إنكارَ اطُّلاع محمَّد على الأوضاع في يثرب متهافت، لا سيِّما أنَّ العلاقة بين مكَّة ويثرب لم تكن ـ منقطعة بل كانت نشيطة في مستوى تجاري، فضلاً عن وشائج القربي بين الحاضر تين. ومن غير المقبول منطقيًّا أن ينهض محمّد بدور الحكم دون أن يعرف طبيعة العلاقات هناك، لذلك فإنّ البعد السياسيّ في مشروعه كان متوازيًا مع البعد الدّينيّ. من هذا المنطلق كانت الغاية من الصّحيفة تحقيق وحدة سياسيّة تضمن الحريّة الدّينيّة والأمن على قاعدة الدّفاع المُشْتَرك، وتضمن كذلك تسوية الخلافات بين الفرقاء في مشاكل الديّات. وكانت هذه الخُلول تحت راية الله والنّبيّ. ولعلّ مدخل التّحكيم في العلاقات السّياسيّة والاجتماعيّة مثّل مدخلاً للتحكّم في ضمائر النّاس الدّينيّة. وقد تزامنت التّناز لات في الصّحيفة مع مرحلة الاستمالة. وكان محمّد كلّما اقتنع بأنّ اليهود باتُوا أبْعد عن الإيمان به نبيًّا استدعى مَخْزُونَه الدّينيّ ومعرفته بالتّركيبة الاجتماعيّة والذّهنيّة لأتباعه لِيؤسّسَ دينه الجديد على قاعدة صلبة: "ملّة إبراهيم"، وهي قاعدة تمّ بمقتضاها التّحرُّرُ من اليهوديّة والتّأصيل للإسلام في أفق عربيّ.

لقد كان محمد واعيًا بكلّ خطوة يَخْطُوها. وهذا سرُّ نجاحاته الفريدة. فقد صاغ دعوته أوّلاً وفق أفُق تقبّل العرب. أفق تقبّل اليهود وسُنَنِهم، ثمّ حين رأى من الصّد ما يهدد دعوته، صاغ الإسلام وفق أفْق تقبّل العرب. وأقام هذا المنطق على عماد "ملّة إبراهيم". وقد تمكّن بذلك من أن يحافظ على الكتاب في نسخته

انظر منتغومري واط، محمد في المدينة، ص 302. انظر كذلك، ابن سعد، الطبقات، ج1، ص 165/ أبو نعيم الأصبهاني، دلائل النبوة، ص 262.

النّظريّة الأولى والأصليّة متخلّصًا من الشّوائب التي طالتْ تلك النّسخة في الدّيانتيْن الوثنيّة واليهوديّة.

هكذا تشكّلت هويّة محمّد السياسيّة والدّينيّة في الفترة الأولى من إقامته في المدينة، محمّد الذي تمكّن من جمْع المهاجرين والأنصار حوْله موفّرًا الظّروف الملائمة لتحقيق نصر حاسم. وفعلاً كان ذلك النّصر في بدر، فتجلّت شخصيّة محمّد المُحَارب الّذي لم يتوانَ في اتّخاذ أكثر القرارات خطورة في شأن اليهود. وقد فتَحَ هذا النّصرُ " المُبِين" الأبواب على مصراعيْها لمحمّد لِيشرعَ في أنشطته العنيفة ضدّ اليهود.

الباب الثّالث: محمد واليهود: الحصار، الاغتيال، الإهلاك

#### مقدمة الباب:

لم تجعل "عقيدة ملّة إبراهيم" وما أفرزته من قطيعة مع اليهود محمّدًا يغيّر سياسته معهم، فقد اكتفى بمجادلتهم بالكلمة. ومهما بلغ الجدال من حدّة فإنه لم يفرز عنفا مادّيًا. ولكن معركة بدر كانت حاسمة، فقد عزّزت ثقة محمّد بنفسه وثقة الأنصار به، لا سيّما أنّ الله تدخل بملائكته لتحقيق هذا الانتصار. وكانت أولى نتائج بدر المُدْهِشَة، رغم أنّها مُتَوَقَّعَة، وقد تبدّت في انتهاج محمّد لسياسة جديدة مع اليهود، إذ تحوّل من المقارعة بالحُجّة إلى المقارعة بالسّيف، وكشف هذا التّحوّل عن مواهب محمّد بوصفه قائدًا حربيًا.

كانت معركة بني قينقاع فاتحة الصراع بين محمد و اليهود1، وقد انتهت هذه المعركة بعد حصار غير طويل إلى استسلام اليهود ومغادرة المدينة. وقد برّرت كتب السيرة فغل محمد، ذلك أنّ بني قينقاع تحدَّوه تحديًا مباشرًا بعد انتصاره الكبير في بدر، وقلّلوا من قيمة ما أنجزه، وخانُوا العهد الذي عقده محمد معهم إذ قتل أحد اليهود مسلِمًا، إضافة إلى أنّهم لم يعترفُوا بنبوّته رغم توفُّر الأدلّة النّصية عندهم. إلا أنّ النّبيّ لم يكتف بطرْد قينقاع، وإنّما حاصر النّضير بعد أحد وأجلاهم. قدّمت كُنُب السيرة دواعي مهاجمة محمد لهم، فقد أنتوا من الأعمال ما يدلّ على خيانتهم للعهد، وتأمَرُوا مع العدوّ الخارجيّ. فسلام بن مشكم أكرم وفادة أبي سفيان في غزوة السّويق، فضلاً عن كوْنهم قد دلّوا القُرَشِيّين على العوْرة، وانتهى بهم عداؤهم لمحمّد إلى إضمار قتله حين طلب منهم المساعدة في طلب دِيّة العامر بين.

\_

See, Michel Abitbol, Le passé d'une discorde Juifs et Arabes depuis le VII siècle, collection tempus, Éditions Perrin 2003, pp 27-28.

<sup>1</sup> تجدر الإشارة هنا إلى ان المصادر اليهودية الكلاسيكية لم تدوّن مآسي اليهود في المدينة. أمّا المصادر اليهودية في القرون الوسطى، فقدّمت إشارات أخلت فيها ذمّة محمّد من أيّة مسؤولية. في هذا الصدد يذهب أبيدبول إلى أنّ المصادر اليهودية لم تترك أثرًا عن الأحداث الخطيرة التي ألمّت بمحمد واليهود في المدينة. ولا يقتصر الأمر على تجنّب إثارة هذه المصادر موضوع خروج القبائل اليهودية من موطنها بل إنّ القوات الإسلامية لاقت حفاوة كبيرة من اليهود بل إنّهم في بعض الأحيان التحقّوا بهذه القوات عند الاستيلاء على بعض المدن في فلسطين وإسبانيا. وخضوعًا إلى نوع من المراقبة الذاتيّة، لم تتعرض النّصوص اليهوديّة إلا قليلا إلى شخص محمد. والاستثناء الوحيد هو تعليقات كل من الرّابي الكريتي ألياهو كبسالي المعروف بإلياهو زوطا والرابي يوسف سمبري، فقد أشارًا إلى دور اليهود في صعود محمّد، مثلما برّآه من أيّة مسؤوليّة مباشرة عن طرد يهود المدينة، فالذنب كلّ الذنب يعود إلى الراهب بحيري المعروف بعدائه وموجدته لليهود، حتى أنّه في مرات عديدة حرّض محمد على قتل اليهود.

وإثر غزوة الأحزاب، ذلك الامتحان الصعب الذي اجتازه محمّد بعسر، اتجه إلى بني قريظة. ورغم عدم مشاركتهم في القتال، استجاب زعيمهم كعب بن أسد إلى طلب حُيي بن الأخطب، وأفادُوا محمّدًا بأنّهم انقلبُوا على العهد الذي يجمعهم به. وقد عاش محمّد جرّاء هذه الخيانة رعبًا كبيرًا. وتذهب كتب السيرة إلى أنّ مسيرة محمّد إلى قريظة كانت بأمر ربّانيّ.

وتجدر الإشارة إلى أنّ محمّدًا في الفترة الفاصلة بين بدر والنّضير قام بسلسلة من الاغتيالات، فقتلَ عصماء بنت مروان وأبًا عفك لأنّهما أساءا إليه تشهيرًا وتحريضًا، ولم يغفر لِكعب بن الأشرف الذي استبسل في تحريض قريش عليه ونال منه ومن نساء المسلمين، فقام بتصفيته 1.

والواقع أن المصادر الإسلاميّة المؤرِّخة لِسيرة محمّد تتّفق في الخطوط الكبرى للأحداث رغم اختلافها في التّفاصيل، إذ أكّدت الإجلاء والاغتيال والإهلاك الجماعيّ، وأخرجت هذه الأحداث وفق أفق التّقبّل الذي انتظمتها.

لقد تناول فنسنك (A. Winsinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) الإجلاء والإهلاك والاغتيالات من زاوية تروم فهم الأحداث في سياقها التّاريخيّ. وتضمّنت مقاربتهم للصرّاع بين محمّد واليهود مواقف من سلوك النبيّ العنيف، وتمّت مناقشة تصفية بني قريظة نقاشًا مستفيضًا. وتبدّى جوهر هذا الجدل في محور رئيسيّ: حِجّيّة ما ورد في كتب السّيرة حول تصفية بني قريظة. وحتى ندرك رؤية تأليفية للصراع الدموي بين محمّد، عمدنا في هذا الباب إلى منهج مخصوص، ذلك أنّنا سنفحص الرّوايات الواردة في المصادر الإسلامية الأولى، ثمّ نقفي ذلك ببيان مواقف المستشرقين و نقدها.

إنّ جملة ما نأمل الوصول إليه في هذا الباب هو تدبُّر مقاربات المستشرقين للصرّراع بين محمّد واليهود وما فيها من جدّة وتهافت. وعلى ضوء هذا الاختيار، حاولْنا بناء مُتصوّر معقول لِسياسة محمّد بعد بدر، وفيه بيّنًا أنّ المسألة لا تتعلق بإدانة أيّ طرف بل لها صلة وطيدة بظروف موضوعيّة رجّحت كفّة محمّد.

إصدارات المركز العربيّ الديمقراطيّ

<sup>1 -</sup> هذا هو الخطّ العامّ للأحداث مثلما ترويه كتب السّيرة النّبويّة.

#### الفصل الأوّل

## بنو قينقاع: الحصار والإجلاء

#### مقدمة الفصل:

لا يمكن أن نفهم معركة قينقاع وهي فاتحة الصراع العسكري بين محمّد واليهود إلا في سياقها من أنشطة محمّد في المدينة إلى حدود موفّى السنة الثانية للهجرة. وهي فترة كانت حافلة بالأحداث، ذلك أن محمّدًا قد أرسى دعائم وحدة سياسية ذات جوهر دينيّ ضمّت اليهود الذين كائوا يسكنون بين ظهراني العرب دون هويّة قبليّة واضحة. ولم تكن القبائل اليهوديّة الكبرى مثل بني قينقاع وبني النضير وقريظة جزءًا منها، فقد عقد مع كل قبيلة اتفاقًا. ومثلت هذه الوحدة سبيلاً لوضع حدٍّ للتوتر الذي كان في المدينة، إلا أنّ التّناز لات السّياسيّة والدّينيّة التي قدّمها لليهود لم تجعلهم بلينون له ولو قليلاً، فقطع معهم بوضع عقيدة ملّة إبر اهيم، وكانت هذه القطيعة سببًا في جدال محتدم بينه وبين اليهود. ولا شك في أنّ بني قينقاع الذين يقطنون بالقرب منه كائوا يتربّصون به الدّوائر ويتصدّون له في كلّ كبيرة وصيغيرة. لكنّ محمّدًا لم يكنْ من القوّة حتّى يُواجههم عسكريًّا. وفي الوقت الذي سنحت فيه الفرصة لم يتردد في البتّ في أمر هم. لقد كانت معركة "بدر" نقطة فارقة في مسار العلاقة بين محمّد واليهود، إذ تحوّل بعدها إلى محارب على جبهتيْن، الأولى مع قريش والثّانية مع اليهود، وكانت الجبهتّان مرتبطتيْن بعضهما بعضًا ارتباطًا وثيقًا. ولم يَعُد محمّد بعد هذه المعركة يقتصر في صراعه مع اليهود على الجدل إذ تحرّر من اليهوديّة بفضل عقيدة ملّة إبراهيم، بل افتتح مشروع التخلّص منهم.

لقد تناول المستشرقون هذه المعركة وما آلت إليه من مصير دراميّ، أُطردَ بمقتضاها بنو قينقاع من ديارهم، ووُزّعت ممتلكاتُهم على المسلمين. ولمّا كانت كتُب السّيرة ضنينة في تحديد الملابسات التاريخيّة الحاقة بهذه المعركة ومحكومة بالسّياقات التي انتظمت تمثّلهم للإسلام المبكّر، فإنّ فنسنك التاريخيّة الحاقة بهذه المعركة ومحكومة بالسّياقات التي انتظمت تمثّلهم للإسلام المبكّر، فإنّ فنسنك (A. Winsinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) وغيرهم من المستشرقِين جدُّوا في تتبُّع الأسباب الموضوعيّة لِهذه المعركة، وكان ذلك في إطار رؤيتهم العامّة لعلاقة محمّد واليهود، مثلما قدَّم بعضهم نقدًا لما ورد في كُتُبِ السّيرة كاشفِين عن مواطن التّلفيق فيها. ورغم ما في قراءاتهم لهذه المعركة من وجاهة، فإنّها لا تخلُو من انطباعيّة في بعض المواضع. لذلك فإنّنا سنقلّب النّظر في هذه القراءات، وسنتتبّع الخيط النّاظم الذي يربطها، لعلّنا نظفَر بتصوّر أكثر موضوعيّة للأسباب المعقولة التي حَمَلت محمّدًا على مُواجهة اليهود.

## أسباب غزوة بنى قينقاع

## 1- الأسباب السياسية والدينية

تصدّت كتب السيرة لِمعركة بني قينقاع<sup>1</sup>، إلا أنها لم تفصل القول في المُلابسات الحافّة بهذا الحدث المهم وإنّما اكتفت بحشد الحجج التي تدين اليهود وتبرّئ ساحة محمّد. ورَعْم ذلك، فإنّ الرّوايات المتعلّقة بهذه المرحلة قد تنير الطّريق أمام الباحث لِيقف على ما يمكن عدّه أسبابًا موضوعيّة لهذه المعركة التي مثّلت فاتحة لِتغْيير سياسة محمّد مع اليهود. يذكر ابن إسحاق (تــ 151هـ): " وقد كان فيما بيْن ذلك من غزو رسول الله - صلى الله عليه وسلم- أمر بني قينقاع، كان حديث بني قينقاع أنّ رسول الله جَمعهم فِي سُوقِ بَنِي قَيْنُقَاع، ثمّ قال: " يا معشر يهود، احذروا من الله مثل ما نزل بقريش من النقمة، وأسلموا، فإنّكم قد عرفتم أني نبيّ مرسل، تجدون ذلك في كتابكم و عهد الله عليكم"؛ فقالوا: يا محمّد، إنّك ترى أنّا قوْمك؟ لا يغرنّك أنّك لقيتَ قومًا لا علْم لهم بالحرْب، فأصبْت منهم الفرصة، إنّا والله لئن حار بنّاك لَتعلمَن أنّا نحن الناس." 2.

ويورد ابن إسحاق (تـ 151هـ) بعد ذلك ردّ القرآن على تحدّي بني قينقاع: "فحدثني مَوْلى لآل زيد بن ثابت، عن سعيد بن جبير عن عكرمة عن ابن عبّاس قال: ما نزل هؤلاء الآيات إلا فيهم:" قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا" أَيْ أَلَدْينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا" أَيْ أَصحاب بدر من أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وقريش "قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ في فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا في فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا في سَيِيلِ اللهِ وَأَخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ" .

ولم يكتف ابن إسحاق (تـ 151هـ) ببعض ما نزل من الوحي في شأن بني قينقاع، بل أشار إلى السّبب الذي دفع محمّدًا إلى مهاجمتهم: "وحدّثني عاصم بن عمر بن قتادة: أنّ بني قينقاع كانوا أوّل يهود نقضنُوا ما بينهم وبين رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، وحاربوا فيما بين بدر وأُحُد" وحاول ابن هشام (تـ 218هـ) أن يدقّق الأسباب التي دفعت بمحمّد إلى مهاجمة بني قينقاع فذكر رواية عن عبد الله بن جعفر بن المِسْوَر بن مخرمة، عن أبي عوْن، قال: "كَانَ مِنْ أَمْر بَنِي قينقاع أَنَّ امْرَأَة مِنْ الْعَرَب قَدِمَتْ بِجَلَبٍ لَهَا بِضاعة له، فَبَاعتْه بِسُوق بَني قَيْنُقَاع، وَجَلَستْ إلى صائع بها، فجعلُوا

ا في ذي الحجة على رأس اثنين وعشرين شهرًا في ربيع الأوّل" (الواقدي، المغازي، ج1 ص 181) /بعد مقدمه من غزوة بدر (ابن هشام، السّبرة النّبويّة، ج3، ص 9/ انظر أيضًا ج2، ص 26) /" السّبت للنّصف من شوّال على رأس عشرين شهرًا من مُهاجِره " (ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص26)

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن هشام، السيرة النبوية، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> آل عمران 13،12/3.

ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص4

يريدونها على كَشْفِ وجهها، فَأَبَتْ، فَعَمد الصَّائِغ إلى طرف ثوْبِهَا فعقده إلى ظهرها، فلمّا قامت انكشفت سَوْأَتُهَا، فَضحكوا بِهَا، فصاحتْ. فو ثبَ رجل مِنْ الْمسلِمِينَ عَلَى الصَّائِغِ فَقتلهُ، وَكان يهودِيًّا، وشدّت الْيهُود على الْمسلم فقتلوه، فَاسْتَصْرَخَ أَهْلُ الْمسلِم الْمسلمين على الْيهود، فَغَضِب الْمسلمون، فوقع الشّر بين همْ وبين بَني قَيْنُقَاع"1.

وينقل الواقديّ (تـ 207هـ) في بيانه لسبب المواجهة بين محمّد ويهود قينقاع روايتيْن: الأولى نقلها عن كعب القرطبيّ بإسناده وهي لا تختلف إلا في بعض التفاصيل عمّا عرضه ابن هشام (تـ 218هـ)، والأهمّ في هذه الرّواية أنّ اليهود بدَا منهم إظهار العداوة ونقْض العهد وأنّهم "كانوا أوّل يهود حاربَت" 2. أمّا الثّانية، فقد نقلها عن الزّهريّ عن عروة بن الزّبير وفيها وصل بين نزول هذه الأية:" وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ الله لا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ". 3 وبيْن مسير محمّد إلى بني قينقاع وحصاره لَهُم حتى استسلمُوا ونزلُوا عند حكمه 4. ولم تكن رواية ابن سعد (تـ 230هـ) بعيدة في مضمونها عمّا وَرَد في الرّواية الثّانية للواقدي، ذلك أنّ الرّواية التي عرضها تذكر أنّ اليهود أظهرُوا البغي والحسد، ونبَذُوا العهد والمِرَة، فجاء الوحْي محذّرًا محمّدًا قائلاً: "وَإِمًا تَخَافَنً مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ الله لا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ 5، فاطمأنّ محمّد إلى هذه الأية قائلا: " وَإِمَّا تَخَافَنَ الرّواية أنّه بني قينقاع" ثمّ سار إليهم فحاصر هم خمس عشرة ليلة حتى استسلمُوا. وتذكر الرواية أنّهم كائوا أوّل من غدر من اليهود وحاربُوا وتحصّنوا في حِصْنِهم 6.

إذا حاولنا أن نقراً هذه الرّوايات في مجملها، نلاحظ أنها تُحمِّل اليهودَ وزرَ المعركة، ذلك أنّهم غبطوا محمّدًا ما أحرزه من نصر في بدر ممّا جعلهم يجدّدون رفْضَهم لِدعْوته حين حذّرهم من المصير الذي ينتظرهم إن هم استمرّوا في عنادهم. وقد تجلّى هذا العناد وذلك الحسد في حادثة المرأة العربيّة في سوق بني قينقاع، وما كان لليهود من قطْع للعهد وإعلان للحَرْب. فقد قتلوا الرّجل المسلم الذي ثار لِشرف المرأة العربيّة وأحدثوا بلبلة انتهت بتحصّنهم في حصونهم.

وبغض النّظر عن حجيّة هذه الرّوايات، فإنّ المنطق السّليم لا يقضي بأنّ اليهود هم الذين أشعَلُوا فتيل المعركة. فمحمّد هو الذي توجّه إلى بني قينقاع في سُوقِهم وهدّدهم بأن يكونَ مصيرهم شبيهًا بمصير قريش إذا لم يؤمنُوا. وليس خفيًا أنّه كان على علْم برفض اليهود لدعْوته عن قناعة راسخة.

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ج $^{2}$ ، ص ص $^{2}$ -10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص 177.

<sup>3</sup> الأنفال،8:88

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج1، المصدر نفسه، ص177.

<sup>58/8</sup>، ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص26.الأنفال 58/8

الواقدي، المغازي، -1، ص 177، أبو عبيد، الأموال، ص 295 / ابن سعد، الطبقات، ج2، ص 26 .

ولو لم يكن الأمر كذلك لَمَا جَنَحَ إلى تأسيس الإسلام على عقيدة جديدة " ملّة إبراهيم"، بعد أن خَبر إنكارهم لِنبوّته. ربّما اعتقد محمّد أنّ نصر و المعجّز في بدر قد يحمِلهم على مُرَاجعة موقفهم. لكنّ هذا الافتراض مُسْتَبْعَد لأنّ ما أتاه اليهود مع محمّد من العداوة لا يشير إلى إمكانية تزَحْزُ جهم عَمًا يؤمنون به. وتُجمع الرّوايات على مبادرة محمّد باستفزاز بني قينقاع باستثناء ما ذكره ابن عبد البرّ (ت يؤمنون به. وتُجمع الرّوايات على مبادرة محمّد باستفزاز بني قينقاع باستثناء ما ذكره ابن عبد البرّ (ت يومكن أن اليهود جاؤوا إلى النّبيّ وقللُوا من قيمة النّصر الذي حققه وتحدَّوه أ. وهذه الرواية لا يمكن أن يُعتدَّ بها لأنّها جاءت فقط لِرأْب الصّدع الموجود في أغلب كُتب السّيرة، إذ لم تذكر أسبابًا مقنعة لمهاجمة محمّد لبني قينقاع. لذلك فإنّ ما يمكن افتراضه بشكل صحيح هو أنّ محمّدًا بعد معركة بدر وما تحقّق له من انتصار كبير، اقتنع أنّه يستطيع أن يواصل مسيرة دعُوته دون اليهود، فقد أتاه الدّليل البيّن والبرهان القاطع على دعم الله له، وكانت الفرصة مؤاتية ليُمكِنَ لِنفسه في المدينة، وليطرد شبح تهديد اليهود -بنى قينقاع على الأقل- الذين كانوا أقرب اليهود إليه وأكثر هم مُنَافحة له.

أمّا حادثة المرأة العربيّة فهي لا ترقى إلى أن تكون سبَبًا لاندِلاع المواجهة بين محمّد واليهود. فالرّوايات لا تذكر تفاصيل عن سلوك هذه المرأة. فربّما تكون هي التي أثارت الرّجل اليهوديّ. ومهما يكن من أمر، فالرّجل المسلم هو الذي بدأ بالقتل. والواقع أنّ الرّوايات التي تُنْسِبُ إلى محمّد صفات العدل لم تذكر أيّ تحرّك له في الأمر، خاصّة أنّ الصّحيفة قد نصّت على العدل في الحكم بين المتناز عين. 2

وإذا ما دققنا النظر أكثر علينا أن نتساءل، إذا سلّمنا أن الصحيفة لم تضمّ إليها القبائل اليهوديّة الكبرى، عن طبيعة العهد الذي عقده محمّد مع بني قينقاع. لعلّنا نظفر بإجابة مقنعة لاتخاذ محمد الحرب حلاً.

إنّ كل ما قدّمته هذه الرّوايات هي أدلّة غير دقيقة، إنْ لم نقُلْ مُلَقَّقة، عن شرعيّة حصار محمّد لبني قينقاع، وعن دعم ربّانيّ لتحرّكه ضدّ اليهود.

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

يوسف بن عبد الله بن عبد البر القرطبيّ، الدُّرر في اختصار المغازي والسِّير، ط2، دمشق وبيروت، مؤسسة علوم القرآن 1984، ص 150-151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ذكرنا في الباب الأوّل مسألة الاختلاف حوْل هويّة اليهود في الصّحيفة ورجّحنا أنّ القبائل اليهودية الثلاث لم تكن معنيّة بها لأنّها ربّما عقدت معاهدات منفردة مع محمّد. وتشير الصّحيفة إلى أنّ محمّدًا هو الحكم فيما يتنازع فيه أهل هذه الوثيقة. وهو حكْم يبدو أنّه مبنِيّ على الإنصاف. ومن المُفترض أنّ يكون هذا هو داْبُ محمد مع بقيّة اليهود في المعاهدات التي أبرمَها معهم.

على أنّ تناولنا لِهذه الرّوايات لا يجب أن يُفْهَم منه تقديم اليهود بوصفهم ضحَايَا ولا إدانة محمّد، فالصّراع بينهما كان مسألة وجود، وكلاهما اتبع مُخَطَّطًا الغاية منه التخلّص من الآخر. لكنّ الرّوايات لم تُسْعِفْنا بِما يمكّننا من تكوين صورة واضحة عن هذين المُخَطَّطيْن.

ومهما يكن من أمر، فإنّ هذا الغموض في الرّواية الإسلاميّة جعل المستشرقين يسعَوْن إلى تقديم مقاربة أُخرى للمعركة بين محمّد وبني قينقاع.

نقد فنسنك (A.Wensinck) الرّواية الإسلاميّة لمعركة بني قينقاع فابن إسحاق(نـــ 151هـ) حاول من خلال الآية القرآنية " وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ الله لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ. "1، خلال الآية القرآنية " وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ الله لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ. "1، أن يَرْتَق الفتق بين الردّ القويّ لليهود على خطاب محمّد وحصاره لهم. وهذه الآية نزلت حسب ابن عبّاس (تـــ 86هـ) في شأن بني قينقاع 2. ويشير فنسنك (A.Wensinck) إلى أنّ ابن إسحاق (تـــ 151هـ) لم يكتف بما أورده من وحْي لِتَبْرير فعْل محمّد العنيف، بل عزّز ذلك برواية عاصم بن عمر بن قتادة، وفيها أنّ بني قينقاع كانُوا أوّل يهود نقَضُوا عهْد محمّد وحاربوا بين بدر وأحد، ويرى فنسنك وفيها أنّ بني قينقاع كانُوا أوّل يهود نقضُوا عهْد محمّد وحاربوا بين بدر وأحد، ويرى فنسنك (A.Wensinck) أنّ هذه الرّواية في غير موضعها أي مُسْقطَة وليس لإقحامها من معنى إلاّ البرهنة على أنّ اليهود هم من بادّرُوا بالعداء 3.

ويعلّق فنسنك (A.Wensinck) على حادثة المرأة المسلّمة المُهَانَة التي جَلَبَت الأنظار بسبب جاذبيّتها مُبيّنًا أنّ ابن هشام (تـ 218هـ) أدرج هذه الرّواية عن عاصم بن عمر بن قتادة بنيّة تغيير فحوى الأحداث ويتساءل فنسنك (A. Wensinck) كيف لِحدث جانبيّ أن يتحوّل إلى السّبب الحقيقي لطرّد بني قينقاع. وبالرّغم من أنه لا يُنْكِر إمكانيّة أن تقعَ مثل هذه الأحداث، فإنّه لا يقبل أن تكون الحرب نتيجة لأحداث عرضيّة، لا سيّما أنّ حادثة المرأة المسلمة لم يذكر ها ابن إسحاق (تـ 151هـ) في أيّ موضع 5.

1 الأنفال: 8/8

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 107.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p107.

يناقش بركات في كتابه " محمد واليهود" هذه الحادثة مبيّنًا أنّ مثل هذه التّفاصيل الصّغيرة قد يكون لها تأثير كبير في مجرى الأحداث خاصّة في الأجواء القلقة، راجع بركات أحمد، محمد واليهود، ص106.

ومثل هذا الاختبار للرّواية، جعل فنسنك (A.Wensinck) يرى أنّ السّبب الذي حمل محمّدًا على مواجهة بني قينقاع هو الرّد القويّ المتحدّي الذي وجّهه اليهود له حين دعاهم إلى الإيمان برسالته المذكورة عندهم في التّوراة حتى لا يلقَوْا مصيرًا بائسًا مثل الذي لَقِيَتْه قريش. 1

ويعتمد فنسنك (A. Wensinck) المنهج نفسه في نقد رواية الواقديّ (تـ 207هـ)، فقد أشار إلى أنّ التّهمة الموجّهة إلى يهود بني قينقاع هي قطعُ العهد، إضافة إلى كوْنهم ردُّوا على خطاب محمّد المُوجَّه إليهم بطريقة فيها تكبّر وغرور، وقد سبق لهم أن عبّرُوا عن كُرههم لهُ في حادثة المرأة المسلمة، إذ قتلوا قاتلَ الشّخص الذي أهان المرأة. وبذلك قطعُوا ما بينهم وبين محمّد من عهد، ثمّ أعلنُوا الحرب و تحصّنُوا بحصونهم فلم يكن لمحمّد من بدٍّ إلاّ أن حاصرهم 2.

يبدو الأمر واضحًا بالنسبة إلى فنسنك (A.Wensinck)، فقد بحث الواقدي(تـ 207هـ) عن سبب يجعل محمّدًا يحسّ بالتهديد، لذلك أضاف " قطعُوا العهد"ق. وحين ألفى أنّ ذلك غير كافٍ أشار إلى أنّهم "حاربُوا" إضافة إلى الآية (58 من سورة الأنفال) التي نزلت على محمّد في ضرورة الاحتياط من الخونة. وقد ذهب فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ محمّدًا كان ينتظر هذه الحادثة لِيُبرّرَ تصرُّفه تجاه بني قينقاع. ولعلّه لم يجانب الصّواب في هذه النقطة ،فالوحي كان كثيرًا ما يتطابق مع رغبات محمّد حتّى أنّ قناعاته ورؤاه تصل إلى درجة اليقين فتتجلّى وحيًا4.

لقد حاول فنسنك (A.Wensinck) أن يبحث من خلال روايتي ابن اسحاق (تـ 151هـ) والواقديّ (تـ 207هـ) عن السبب الحقيقيّ الذي حمل محمّدًا على حصار بني قينقاع، وقد تبيّن له أنّ تحدّي اليهود لمحمّد هو السبب المعقول. أمّا حادثة المرأة المُسلمة وتبعاتها ومسألة نقْض العهد، فلم تكن إلاّ من وضع الرّواة لِتبرير ما قام به النّبيّ وبناء على هذه المنطلقات قدّم تصوّرًا مقنعًا للدّوافع الحقيقيّة التي وضعت محمّدًا واليهود وجهًا لوجه، وجعلت النّبيّ يغيّر سياسته مع خصومه من الجدال بالكلمة إلى المقارعة بالسيّف. وقد افتتح هذه النّقلة النّوعية ببنى قينقاع. 6

تمثّل معركة بدر، التي انتصر فيها محمّد انتصارًا باهرًا أذهل الجميع، الحدث المركزيّ الذي غيّر مسار العلاقة بين محمّد واليهود<sup>7</sup>. لقد كشف هذا الانتصار وما تلاه من مواقف من اليهود حسب

إصدارات المركز العربيّ الدّيمقراطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p 108.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p 108.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Wensinck *Muhammad and the Jews of Medina*, P. 105

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, P 105.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid, P 104.

فنسنك (A. Wensinck) أنّ سياسة محمّد الودّية تّجاه خصومه منذ الصّحيفة لم تكنْ سوى وسيلة لِتحقيق هدفه الخاصّ. وانتظر، حتّى يقلِعَ عن هذه السّياسة، أن يُمكِّنَ لِنفسه ولأتباعه في المدينة. وحين سنحت الفرصة، لم يعد ثمَّ مِن حاجة لأن يكونَ اليهود جزءًا من الأمّة1.

ولمّا كانت توازنات محمّد لحظة قدومه إلى يثرب هشّة، وكان الجدل بينه وبين اليهود يحتدم شيئا فشيئا حتى بلغ درجة أحسّ معها بأنّ دعوته مُهدَّدة، لم يتأخّر في أن يكون ردّ فعله عنيفًا على بني قينقاع، فحاصر هم وطردهم ثم غنِم أموالهم وأراضِيهم 3.

ولا يختلف فنسنك (A. Wensinck) مع كيتاني (Caetani) حول قيمة معركة بدر في تحقيق منعرج حاسم في الدّعوة وفي العلاقة بيْن محمّد واليهود. فالانتصار في هذه المعركة لم يكن مُهِمًّا من النّاحية المادّية بقدر ما كان ذَا أثرٍ عظيم من النّاحيّة المعنويّة، فقد زاد من هيْبة محمّد بين العرب وعزّز وجوده في المدينة على أرضيّة صلبة. وقد أغرى هذا الانتصار بقيّة الوثنيّين بالدّخول في الإسلام في أسرع وقت طلبًا للشّرف والمكسب4. وفي المقابل جعل هذا النصر الحاسم اليهود يحسّون بالذّل والهوان، فالنّبيّ المُتَّهَم في أعْينهم غدا قويًا عزيزًا في أعْيُن العرب5.

في هذا السّياق يتحدّث فنسنك (A.Wensinck) عن القيمة التكتيكيّة لغزوة بني قينقاع:" يعني هذا النّجاح الأوّل، بالنّسبة إلى محمّد، بداية تحقيق مُخطَّطِه المتمثّل في تحييد العدوّ الدّاخليّ بوصفه شرطًا مُسْبَقًا للفوْز على العدوّ الخارجيّ."6.

<sup>2</sup> Ibid, P 105.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, P 104.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, P 105.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, P 105.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See « It was, indeed, more important. It consolidated the power of Mohammad over the wavering, and struck alarm into the hearts of the Disaffected. » William Muir, *The Life of Mohammad*, Edinberg, John GRANT ? 31 George IV. Bridge, p 238.

كانت معركة بدر مهمة " فقد عززت (معركة بدر) قوة محمّد أمام كل متردّد، وجعلت جرس الإنذار يدوّي في قلوب السّاخطِين. ص 238

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "For Muhammed this first success meant the beginning of realization of his plan namely the neutralization of the local enemy as a prerequisite for the winning over the external one". A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p 105.

هذا في ما يخص استراتيجيّة محمّد في التّعامل مع اليهود وخروجها من الكُمُون إلى الظّهور حين كان نصر بدر المعجز. أمّا الجانب التّكتيكيّ، فيتبدّى مثلما بيّن فنسنك (A. Wensinck) في أنّ محمّدًا ابتدأ بالخصم الذي يراقبه ويتربّص به الدّوائر، أي من يقطئون بالقرب منه وَهُم بنو قينقاع. وقد تمكّن محمّد أيضًا من النّجاح في مواجهة خصومه في هذه المعركة لِعلْمه بالفُرقة التي هم عليها، وهذا ما جعله يتعامل مع كلّ قبيلة على حِدة 1. ورغم اختلاف مقاربات المستشرقين، فإنّ عددًا منهم صوّب نظره نحْو معركة بدر وأهمّيتها في فهم طبيعة الإجراء الذي اتّخذه محمّد ضدّ يهود بني قبنقاع.

يذكر ولفنسون (I.Welfenson) أنّ المسلمِين بعد بدر وما تحقق لَهُمْ من نصر عظيم، باتُوا أصحاب الأمر والنّهي في المدينة، وشرعوا في تصفية حساباتهم مع من أساء إليهم وطعَن في أعراضهم أعراضهم أمّا دونر (F. Donner) فيرى أنّ التّصادم بين محمّد وبين بني قينقاع كان مُتَوَقَّعًا. فقد أرجع تصرّف محمّد مع يهود بني قينقاع إلى اقتناعه بعد بدر بأنّه قادر على إقصاء أوّل خصومه أورجع تصرّف محمّد مع يهود بني قينقاع إلى اقتناعه بعد بدر بأنّه قادر على إقصاء أوّل خصومه في حين يذهب ديمومبينس (M.G.Demombynes) إلى أنّ محمّدًا قد قطع مع اليهود قبل بدر من خلال تغييره للقبلة، ثمّ بعد ذلك طرد بني قينقاع 4.

وحين ننظر في قراءة واط (M. Watt) للأسباب العميقة التي حفّت بمهاجمة محمّد لِبني قينقاع نخلص إلى سببيْن: الأوّل يتمثّل في أنّ محمّدًا تمكّن من أن يعزِلَ قينقاع عن حلفائها، فقد تنصل عبادة بن الصّامت من حِلْفِه معهم حين اشتدّت الأزمة. أمّا سعد بن معاذ فكان له دور في تحْييد بني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ibid, p 106.

يشير ولفنسون في هذا الصدد إلى الفرقة التي كان عليها اليهود، من خلال منطوق الأيتين التّاليتيْن : " وَإِذْ أَخَذْنَا مِيتَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَفْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ (84) ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلَاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أَسَارَى ثَفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِئُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ. البقرة 84/2-85.

ويظهر في هذه الآية مقدار ما كان بين بني قينقاع وبين بني النّضير وقريظة من العداوة والبغضاء، ويظهَرُ أيضًا أنّ بني قينقاع كانُوا أصحاب مزارع فأخرجهم أبناء جلدتهم منها وأرغموهم على الالتجاء إلى حيّ واحد داخل المدينة، هذا أيضًا قاد إلى اصطفافهم في معركة بعاث ضدّ بعضهم. " راجع ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 129.

 $<sup>^{2}</sup>$  ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fred Donner, Muhammed's Political Consolidation in Arabia up to the conquest of Mecca, The Muslim World(USA), vol, Lxix, N°4, Octobr 1979, p232.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M.Gudofroy – Demombynes, *Mahomet*, Edition Albin Michel, 1957 et 1969, Collection: L'évolution de l'humanité, p 135.

يذهبر غرومباوم في هذا السّياق إلأى أنّ محمّدًا أحسن استغلالُ حماس أتباعه إثر غزوة بدر. فمجرّد أن كانت حادثة المرأة المُسلمة توجّه إلى بني قينقاع.

See, G.E. Von Grunebaum, Classical Islam, A history, 600-1258, translated by Kathrine Waston, Chicago, 1970, pp 36-37.

النّضير وبني قريظة أ. ويشير واط (M.Watt) في هذا السّياق إلى الدّور السّلبيّ الذي لَعِبَه ابن أبيْ ذلك أنّه لم يكن قادرًا على النّأثير في المشهد، بل كان ضعيفًا متردّدًا والدّليل على ذلك أنّ محمّدًا قد دفعه بقوّة حين ترجّاه أيّ السّبب الثّاني فيرتبط بانتصار بدر. ذلك أنّ اليهود بإنكار هم لِنبوّة محمّد باتُوا يشكّلون مصدر خطر على محمّد وعلى دعوته. وإذا أضفْنا إلى هذا العامل حماسة أتباعه، كان عليه أن يتجاوز الجدل الكلاميّ إلى المواجهة المباشرة. وحين سنحت الظّروف، لم يتوانَ محمّد في مهاجمتهم أقد وقد مثّل انتصار بدر الفرصة الثّمينة حتّى يحقق محمّد ما كان يَصْبُو إليه. يذهب واط (M.Watt) في بيان أهمية انتصار بدر المُعْجِز إلى أنّ النّتيجة المُمَيَّزة لِهذه الحرب المُظفَّرة هي ازدياد إيمان أصحاب محمّد والمُقَرَّ بين منه بنبُوته، بعد فترة عصِيبة قضّاها إبّان مَقْدَمِه إلى يثرب. 4

إلا أنّ واط (M. Watt) يقدّم تبريرًا مُغَايرًا للأوضاع مخالفًا بذلك فنسنك (A. Wensinck)، فبالنّسبة الله لم تكن أعمال محمّد مُبَيّتَةً بل تلقائيّة، ذلك أنّه كان يتعامل مع الواقع حسب ما تقتضيه من ردود أفعال. ويرجّح واط (M. Watt) أنّ مهاجمة محمّد لبني قينقاع كان الأسباب وعِلَلٍ حقيقيّة أنّ مشيرًا من خلال قراءته لِمعركة بني قينقاع إلى أنّ محمّدًا لمْ يجنَحْ إلى سياسة قاسية مع اليهود في السّنة الثّانية هجريّا 6.

وحين نعود إلى نيوبي (G.D. Newby)، نجد في الفصل السّادس من كتابه " تاريخ يهود بلاد العرب" ملاحظات مفيدة حول أهمّية انتصار بدر في تغيير سياسة محمّد تجاه اليهود، فقد مكّنه هذا الفوْز الرّائع من توطيد مكانته في المدينة وزاد من هيْبته بيْن القبائل البدويّة المجاورة. وقد تحوّلت هذه الهيبة إلى قوّة سياسيّة حقيقيّة معركة بدر مثّل عند أغلب المستشرقين نقطة مفصليّة في سياسة محمّد مع اليهود والمنافقين قد ذهب، وهو يقلّب النظر في الأسباب التي حملت محمّدًا على مهاجمة قينقاع، إلى أنّ "الحرب الكلاميّة التي شنّها اليهود عليه قبل بدر وتعاونهم مع الأعداء بعدها سلوكان ألجَا محمّدًا إلى أن يتصرّف بِحَسْم "9. في هذا عليه قبل بدر وتعاونهم مع الأعداء بعدها سلوكان ألجَا محمّدًا إلى أن يتصرّف بِحَسْم "9. في هذا

<sup>1</sup> منتغمري واط، محمد في المدينة، ص320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص 319.

يذهب ميور إلى أن تصرّف محمّد مع ابن أبي كان قاسيًا.

See, William Muir, *The Life of Mohammad*, Edinberg John Grand 31, George IV.Bridge 1923, p317.

 $<sup>^{3}</sup>$  منتغومري واط، محمّد في المدينة، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص $^{24}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص331.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفسه، ص330.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> G.D. Newby, A History of the Jews of Arabia, p85.

<sup>8</sup> Ibid, p 86.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> "The combination of Jewish public rhetoric against Muhammad and secret dealings with his enemies demanded that Muhammad respond in a decisive manner" Ibid, p87

السّياق يشير نيوبي (G.D.Newby) إلى غزوة السّويق التي قام بها أبو سفيان برًّا بِيَمِينِه، فَسَفَكَ دماء مسلميْن بعد أن حَظِي بضيافة لائقة من سيّد النضير وصاحب كنزهم سلاّم بن مشكم1، مثلت هذه الغزوة تهديدًا لِهيْبة محمّد، لذلك ردّ محمّد الفعْل. وقد كشفت هذه الغزوة رغم أنّها كانت بعد معركة قينقاع عن الصّلة التي تربط بينهم وبين عدو محمّد المباشر: المكّيين2. ثمّ إنّه استغلّ أوّل فرصة سانحة وسَار إلى قينقاع فحاصرهم وأنزل حكمه عليهم، فطردهم ووزّع ممتلكاتهم بين أتباعه<sup>3</sup>. ويعلِّق نيوبي(G.D.Newby) على الرّواية الإسلاميّة للمعركة مُبيّنًا أنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) لم يذكر السّبب الذي أسْهم في اندلاع المواجهة بين محمّد و اليهود، في حين أنّ ابن هشام (تـ 218هـ) نصّ على حادثة المرأة العربيّة المُهَانَة وما نتَج عنها4.

يبدو أنّ فنسنك (A. Wensinck) وَوَاطُ (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) لم يختلفُوا في أنّ معركة بدر هي التي جعلت محمَّدًا يغيِّر سياسته مع اليهود ويَفْتَتِحُ مرحلة العنف معهم. وفِعْلاً فقد شرع في تصفية بعض الشّخصيّات اليَهوديّة التي أساءت إليه ونالَت من عرضه وكادت له مع الخصوم. إلا أنَّ الاختلاف بيْن هؤلاء المستشرقين وغير هم يكمن في الحُكْم على سياسة محمّد: هل كانت مُضْمَرَة منذ البداية؟ أم إنّها كانت مُسَابِرة للأحداث؟

لقد تبيّنًا أنّ واط (M. Watt) عدَّ محمّدًا مدفوعًا إلى هذه المُوَاجَهة وأنّه تصرّف مع الأحداث وفق مًا تقتضِيه من ردود أفعال. ويُفهم من ذلك أنه لم يكن لِمحمّد من حلّ إزاء تضييقات اليهود التي تجلُّت قبل بدر في حرب كلاميَّة شعواء ضدّ دعوته، وربِّما تبدَّت في سياسة تحريضيَّة لخصومه المكذِّبين، إلاَّ أن يستغلُّ انتصار بدر المعجز وما ولده من حماسة بين أتباعه حتَّى يمكِّنَ لِنفسه في المدينة، ويشرع في إزالة عقبة اليهود تدريجيًّا، فابتدأ ببني قينقاع. لكنّ فنسنك (A. Wensinck) ذهب مذهبًا آخر لا تنقصتُه الوجاهة. فقد عقد محمّد العزم على التّخلّص من اليهود منذ أن تأكّد من رفضهم المبدئي له، و هو رفْض من شأنه أن يُلْحقَ بمحمّد خسارة فائقة ويهدّد وجوده في المدينة تهديدًا جدّيًّا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, pp 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p87.

قال ابن إسحاق: وحدّثني عاصم بن عمر بن قتادة: أنّ بني قينقاع كانوا أوّل يهود نقضوا ما بينهم وبين رسول الله صلّي الله غليه وسلّم، وخابرُوا فيما بين بدر وأحد.

قال ابن هشام: وذكر عبد الله بن جعفر بن المسور بن مخرمة، عن أبي عون قال: كان أمر بني قينقاع أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها فباعته في السوق، وجلست إلى صائغ بها، فجعلوا يريدونها على كشْف وجُهها، فأبَت، فعمد الصَّائغ إلى طرف الثُّوب فعقده إلى ظهرها، فلمّا قامت، انكشفت سوْءتها، فضحكوا بها، فصاحت، فوثب رجل من المسلمِين على الصَّائغ فقتله، وكان يهوديًّا، وشدَّت اليهود على المسلم فقتلوه، فاستصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود، فغضب المُسلمون، فوقع الشّرّ بينهم وبين قينقاع." انظر ابن هشام، السيرة النبويّة، ج3، صص 9-10.

لعلّ الرّأي الأقرب إلى الصواب أنّ محمّدًا كانت له استراتيجيّة توضّحت له حين تأكّد مِن عداء اليهود المبدئيّ له. أمّا التّكتيك فتمثل في التّعامل مع الأحداث وفق ما تقتضيه مصلحته ومصلحة جماعته. وقد شكّلت عقيدة إبراهيم جوهر هذه الاستراتيجيّة لأنّها وفّرت كلّ الظّروف لتحقيق انتصار حاسم. ورغم أنّ محمّدًا لم يحقّق بهذا الانتصار نجاحات كبيرة مبدئيًّا، فإنّه قد عزّز ثقة أتباعه به وبالدّين الجديد بوصفه دينًا ذا صبغة عربيّة. ومهما يكن من أمر، فإنّ معركة بدر فتحت الأبواب على مصراعيْها ليتبع النبيّ سياسة داخليّة وخارجيّة جديدة. لقد تحوّل محمّد من حَكم ذي نزعة أخلاقيّة دينيّة إلى قائد مدعوم بقوّة من أتباعه ومن الله.

## 2- الأسباب الاقتصادية

لم يهتم فنسنك (A. Wensinck) بالعوامل الاقتصادية التي حملت محمّدًا على مهاجمة بني قينقاع، رغم أهميّة هذا العوامل، ولم يركّز واط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) على هذه النقطة. ولعلّ ذلك يعود إلى أنّ مركزيّة الدّيني في الصّراع هي التي وجّهت مقارباتهم، إضافة إلى أنّ التّحليل المادّي لم يكن وسيلتهم لاستكناه طبيعة العلاقة بين محمّد واليهود. لكنّ العوامل المادّية كانت على درجة غير قليلة من الخطورة و لقد سبق لـولفنسون (I.Welfenson) أن أشارَ إليها إذ يقول:" وغنيّ على عن البيان أنّ بني قينقاع كانُوا أغنى الطوائف اليهوديّة في مدينة يثرب، فكانت بيوتهم تحتوي على الأموال الطّائلة والحليّ الكثيرة من الفضّة والذهب، وكان العرب يطمعون في ذلك"1. ويضيف ولفنسون (Welfenson) في مسار تتبّعه للأسباب التي فجّرت الصّراع بيْن محمّد واليهود أنّ وضعيّة المهاجرين الاقتصاديّة كانت سيّئة جدًّا، إذ لم يكن لهم مصدرَ رِزْق يُعيلُون به أنفسهم. فلا مال لديْهم ولا مزارع ولا منازل. وحسبهم في هذا كُلّه أنّهم يستعينُون بالأنصار من الأوس والخزرج في تدبّر معاشهم.

ولا شكّ في أنّ هذه الوضعيّة الصّعبة جعلت الأوس والخزرج يحثُّون محمّدًا على ضرورة التّفكير في ثروات اليهود3. والواقع أنّ هذه الفكرة لها وقائع تؤيّدها في الماضي القريب، فحديث

أ ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص 128.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ نفسه، ص ص $^{2}$ 128-128.

يذكر واط أنّ المهاجِرين عاشوا في المدينة حتى بدر صعوبات اقتصاديّة كبيرة. راجع منتغمري واط، محمّد في المدينة، ص383.

عمرو بن النّعمان البيّاضي يُبَيّن طمع الخزرج في أراضي اليهود<sup>1</sup>، ومن المُفْتَرض أنّ الأعراب كانت تُغِيرُ من حين إلى آخر على حصون اليهود طمَعًا في ثرواتهم.

ورغم تضارُب الرّوايات حول مصير بني قينقاع، فإنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) لم يذكر ما يفيد أنّ محمّدًا أجلى اليهود ووزّع ممتلكاتهم بين أصحابه. أمّا الواقدي (تـ 207هـ) فقد أقرّ الإجلاء وما نتج عنه. إنّنا لا يجب أن نستهينَ بالعامل الاقتصاديّ، لذلك نتّفق مع ديمومينس (-M.Gaudfroy) حين ذهب إلى أنّ ما غنمه محمّد من مُهاجَمة يهود بني قينقاع، حسّن من وضع المهاجرين وخفّ العبّء على الأنصار، فضلاً عن كونه مكّن المسلمِين من إنشاء ورشات ثمينة لصنع السّلاح².

في هذا السياق، يوفّر لنَا مقال قسطرْ (M.J.Kister) "سوق النّبيّ" سببًا اقتصاديّا مقنعًا، ذلك أنّ محمّدًا أراد أن يُركّزَ سُوقًا في أراضي كعب بن الأشرف، إلاّ أنّه منعه من ذلك<sup>3</sup>. وهذا السّبب معقول لأنّ المهاجرين كانُوا في حاجة إلى استثمار مهاراتهم التّجاريّة حتّى يخرجُوا من الضّائقة التي هم عليْها.

جملة الأمر أنّ العوامل التي اضطرّت محمّدًا إلى الهجوم على بني قينقاع متعدّدة فهي سياسيّة ودينيّة واقتصاديّة. ونرى أنّ العلاقة بين هذه العوامل مُتداخِلة لا يمكن الفصل بيْنها. والمهمّ في المسألة أنّ محمّدًا بانتصاره على بني قينقاع قد ثبّت أقدامه في المدينة، وصار له مجال أوسع مكّنه من توجيه الصرّاع في الدّاخل وفي الخارج. بإيجاز صار الإسلام حقيقة بعد أن كان مشرُوعًا.

## 3- مصير بنى قينقاع

تثير مسألة إجلاء بني قينقاع إشكاليّتيْن: الأولى تتّصل بحدوث الإجلاء من عدمه. أمّا الثانية فتتبدّى في الصّورة المتناقضة التي قدّمتها كُتُبُ السيرة لبني قينقاع، فهم من ناحية أهل حرب " أهل الحلقة والحصون" لم يأبَهُوا ولم يهابوا انتصار محمّد الكبير في بدر، بل تحدّوه، وهم من ناحية أخرى عاجزُون إذ لم يكن لَهُمْ من ردّة فعل إلاّ التّحصّن داخل قلاعهم، ولم يصدر عنهم ما يدلّ على

See, Kister, The Market of the Prophet.

أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، ج17، ص123. انظر أيضًا، عزّ الدّين أبي الحسن ابن الأثير، الكامل في التّاريخ، م1، دار صادر بيروت 1965. ص679.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M.Gaudefroy-Demomynes, Mahomet, p127.
3 عاد قسطر في هذا المقال إلى سلسلة من المصادر وفي مقدّمتها وفاء الوفاء السمهوديّ لِيبيّن أنّ سبب قتل ابن الأشرف ليس هجاء محمّد وتحريض الخصوم عليْه والتشبيب بنساء المسلمين وإنّما الخلاف حوْل سوق أراد محمّد أن يضعه في أراضي ابن الأشرف فرفض كعب ذلك.

المقاومة بل استسلمُوا. ولو لا تدخل ابن أبيْ في أمرهم لَكَان مصيرهم أشنع من الطّرد والإجلاء وخسارة المُمْتلكات.

على أنّ هذا المصير تحُومُ حوله بعض الشّبهات فابن إسحاق (تـ 151هـ) لم يذكر ما يفيد إجلاء بني قينقاع، مثلما لم يُشِر إلى مصادرة ممتلكاتهم وتوزيعها بين أتباع محمد: " قال ابن إسْحَاق: وحدَّثني عاصِم بن عمرَ بنِ قتادة، قال: فحاصرَ هم رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ حَتَّى نزلُوا عَلَى حُكمه، فقامَ إليه عَبد اللهِ بن أُبَيِّ بن سَلُولَ، حين أمكنه اللهُ منهم، فقالَ: يَا محمد، أحسِن فِي موالِيَّ، وكانوا حلَفاء الْخرْرَج، قالَ: فأبْطأ عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ، فقال: يا محمد أحسِن فِي موالِيَّ، موالِيَّ، قالَ: فأعرض عَنْهُ. فأدْخل يده فِي جَيْب دِرع رسول اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ. قال ابن إسحاق: فقال له رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ. اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ حَتَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ عَنْهُ وَسلَّمَ عَلَيْهِ وَسلَّمَ حَتَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ عَنْهُ وَسلَّمَ عَدَاةٍ واحدة، إنِّي والله المرُو الله عَلَيْهِ وَسلَّمَ: " أربع مانَة حاسر وَثَلَاتُ مائة دارع قَدْ منعُونِي من الْأحمر وَالْأسود، تحصُدهم فِي غذاةٍ واحدة، إنِّي والله المرُو الشَّمَ الدَّوائِر، قال: فقال رسول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هم لَكَ. ""

غير أنّ بركات (B. Ahmad) يلحّ على أن اليهود كانوا لا يزالون بالمدينة حتى السنة التاسعة للهجرة، وأنّ كتب السيرة لا تتحدّث عن أجلاء تامّ من المدينة على عهد محمد. وقد فحص صاحب كتاب محمد ويهود المدينة مجموعة من المصادر، ليؤكد أنّ بني قينقاع لم يتمّ إجلاؤهم من المدينة حتى أنّ الشافعي(ت 204 هـ) يذكر استعانة محمّد بيهود قينقاع ضدّ يهود خيبر²، بل من المُرجَّح أن يكونَ بنو النضير أوّل من أُجْلِيَ من المدينة على الأقل حسب رواية يحيى بن آدم (ت 204هـ) 3. وإذا ما عدْنا إلى صحيحيْ مسلم والبخاريّ لا نجد ذكْرًا لِتاريخ إجلاء بني قينقاع مع أنّ كلاً منهما تحدث عمّا جَدَّ من خلاف بين النبي وبني النضير وبني قريظة، واللاّفت للانتباه في هذا الصدد أن إسم قينقاع جاء بعد النّضير 4. أمّا كتاب الخراج لأبي يوسف، الذي مِن المُفْتَرض أن يعُودَ في مسائل معيّنة تتعلق بأهل الذّمة إلى المدينة، فلم يذكر ما يفيد إجلاء بني قينقاع واقتسام ثر واتهم5.

ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص10.

 $<sup>^2</sup>$  بركات أحمد، محمد واليهود، ص 110. انظر محمد بن إدريس الشافعي، الأم، دار الفكر، بيروت، ط2، 1984،  $^2$  بركات أحمد، محمد واليهود، ص 276. / ويشير السرخسي في المبسوط أن النبي استعان بيهود بني قينقاع على بني قريظة، انظر محمد بن أحمد السرخسي، المبسوط، 31 مج، دار المعرفة، بيروت، ط.د.ت، مج 23، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص 110.

انظر يحيى بن آدم، كتاب الخراج، تح حسين مؤنس، دار الشروق، القاهرة، ط1، 1987، ص 74.

انظر، أحمد بن داود البلاذري، فتوح البلدان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، 1988، ص 29.  $^4$  بركات أحمد، محمد واليهود، 110.

للتوضيح انظر صحيح مسلم، حديث 1766.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 110.

لقد عد بركات (B.Ahmad) رواية ابن اسحاق (تـ151هـ) و رواية ابن آدم (تـ204هـ) حُجَجًا على أنّ يهود بني قينقاع لم يُجْلَوْا من المدينة زمن محمّد وإنّما تمّ إجلاؤهم في عهد عُمَرَ 1.

يرفض بركات (B. Ahmad) في هذا السّياق أن تكون الآية التي أوردها والواقديّ (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ230هـ) قد نزلت في بني قينقاع: "وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُجِبُّ الْخَائِنِينَ. "2. وحجته في ذلك أنّ الآية 56 من السّورة نفسها تتحدّث عن الذين كرّرُوا نقْض العهد" وهذا الأمر لا علاقة له ببني قينقاع ، ذلك أنّ محمّدًا لم يُقِم في المدينة حتّى نزول تينك الآيتيْن إلا عاميْن، ومن ثمّة لم يكن هناك مجال لعقد معاهدات عديدة معهم<sup>3</sup>.

ومن الحُجَج التي اعتمدها بركات(B.Ahmad) للإقناع بفكرته حول إجلاء بني قينقاع أنّ هذا الحدث لو تمّ فعلاً "لكانت سوقهم أوّل ما يؤول إلى مهاجري مكّة لا ممتلكات النّضير التي تتكوّن من المزارع وحدائق النّخيل."4.

ويعبّر بركات (B.Ahmad) عن استغرابه من أنّ محمّدًا قد انتظر إجلاء بني النّضير كي يَهَبَ ممتلكاتهم للمهاجرين، والحال أنّه كان بالإمكان- إن حَصلُ إجلاء بني قينقاع فعلاً- أن يمنحَ المهاجرين الذين كانُوا في حاجّة ماسّة إلى الرّزق سوق بني قينقاع، وهو أمر يتلاءم مع مهاراتهم النّجاريّة.

ويخلص بركات (B.Ahmad) إلى أنّ سوق بني قينقاع التي لم يخبرنا الواقديّ (تـ 207هـ) شيئًا عن مصيرها؛ إمّا أنّها بقِيت على ذمّتهم وإمّا أنّها لم تعد مستخدمة، لا سيما أنّ المسلمِين يمتلكون سوقًا في بني ساعدة<sup>6</sup>.

إنّ حُجَجَ بركات (B. Ahmad) بعيدة عن الاكتمال ولا يمكن الإقرار بها. ورغم جرأتها، فهي ليست مُقْنِعة لأنَّ الواقدي (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ230هـ) قد ذكرا تفاصيل الحصار وما آل إليه أمر بني قينقاع من طرد وإجلاء من أتباع محمّد 7. وهذه الأحداث المُهمّة نجدها أيضًا في عدد كبير من المصادر الإسلامية؛ كتُب التّفسير والسّيرة والتّاريخ، بالوضوح الذي لا يمكن إنكاره. وعِوَضَ أن ينكِر بركات (B. Ahmad) الإجلاء كان من الجدير التّساؤل عن سبب عدم ذكْر ابن إسحاق (تـ 151هـ)

 $<sup>^{1}</sup>$  نفسه، ص $^{1}$ 

 $<sup>\</sup>frac{2}{100}$  الأنفال  $\frac{2}{100}$ 

<sup>3</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص111.

 $<sup>^{4}</sup>$  نفسه، ص $^{112}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص112.

 $<sup>^{6}</sup>$  نفسه، ص $^{112}$ 

محمد بن سعد، كتاب الطبقات الكبير، ج2، ص26 ص-27، انظر كذلك صحيح البخاري، حديث رقم 4028.  $^{7}$ 

لهذا الحدث. إضافة إلى ذلك فإنّ الوقائع لا تؤيّد رأي بركات (B. Ahmad)، فمحمّد لم يكن لِينجحَ في حصاره لبني النّضير وفي تصفية بني قريظة بوجود عدد كبير من اليهود بيْن ظهرانيه يتقصوّن أخباره ويراقبون خطاه. إنّ المنطق العسكريّ يقتضي التّخلّص من الأعداء في الدّاخل قبل مواجهة العدوّ الخارجيّ. إنّ محمّدًا الذي رفض اليهود دعوته وأبْدَوْا له من العداوة ما لا يمكن تحمّله لا يمكن أن يفوّتَ فرصة مثل الانتصار في بدر دون أن يشرعَ في مُحَاسَبَتِهم. والمُفْتَرضُ، مثلما بيّنًا في أكثر من مؤضع، أنّ محمّدًا قد وقر الظّروف الملائمة للاتّجاه في هذا المسار.

أمّا عن دوْر ابن أبيّ في ما آل إليه يهود بني قينقاع، فإنّ رودنسون (M. Rodinson) لا يذهب مذْهَب واط (M. Watt) في عدِّ هذه الشّخصيّة ضعيفة ومتردّدة بل رأى فيها شخصيّة مستقلّة مثّلت تهديدًا حقيقيّا لِمُحمّد. ولعلّ هذه الاستقلاليّة هي التي دفعته إلى كسر شوكة أبرز حليف يمكن أن يعتمدَ عليه ابن أبيْ، وهم بنو قينقاغ<sup>1</sup>.

إذن من المُحْتَمَل أن يكونَ لِيهود بني قينقاع حين تحدَّوْا محمّدًا، مخطّط بَنَوْه على وعود ابن أُبيْ. ومن المُفْتَرَضِ أن رأس "المنافقين" قد نصحهم بالتّحصُّن في قلاعهم رَيْثَما يجتمع اليهود تحت راية واحدة. وربّما من المعقول أن يكونَ ابن أُبيْ قد راهن على شقّ صفوف أتباع محمّد طوال فترة الحصار. إنّ هذا التّأويل يمكن أن يقبلَ به الباحث رغم أنّ كُتُبَ السّيرة لم تذكره. على أنّه ثمّة سبب وَجِيه لِتَصرُّف يهود بني قينقاع واليهود عامّة بهذه الطّريقة التي تبدو انهزاميّة ، فهم لم يتعوّدُوا خوْض المعارك تحت رايتهم منذ أن حاربُوا مع الحيّيْن في صراعهما الذي انتهى بمعركة بعاث².

المُهِمّ أنّ المعجزة التي حصلت في بدر، على ما فيها من مبالغات، تكرّرت في معركة بني قينقاع. فقد انتصر محمّد رغم أنّ عدد رجاله أقلّ بكثير من رجال يهود قينقاع. وهو نصر جعَل خصومه يهابُونَه. وبدأت تتشكّل صورته قائدًا حربيًّا ينطوي على مواهب عسكريّة فذّة. أمّا اليهود فقد افتتحُوا مسيرة الفشل من خلال رهانهم الخاسر على ابن أبيّ وعلى اعتماد الحصون سبيلاً للدّفاع.

ويمكن للباحث أن يستخلص صورة اليهود المتناقضة في كُتُب السّيرة، إذ نُسِب إليهم ما يفيد تمرّسهم بالحرب حتى أنّهم ادّعَوْا التفوّق في هذا المضمار على المكّيين. وفي الأن ذاته سردت وقائع

Maxim Rodinson, Mohamet, Ed, Seuil mai 1994, pp 218-219.

198

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>" Ibn Obayy gardait une certaine indépendance, il était donc dangereux et soupçonnable de se retourner un jour contre la Cause. Il fallait préventivement l'empêcher de nuire et pour cela le priver des forces qui pouvaient l'appuyer éventuellement. "

<sup>&</sup>quot;كان ابن أبيْ قد حافظ على شيء من الاستقلاليّة ( و مَن ثمّة ) كان خطيّرًا وَ مشبوهًا حتّى أنّه قد ينقَلب يوما ما على محمّد. فكان من الضّروريّ حرمانه من حلفائه الذين يمكن أن يعتمدَ عليهم."

 $<sup>^{2}</sup>$  بركات أحمد، محمد واليهود، ص $^{2}$ 

استسلامهم السريع دون مقاومة حقيقية. ولعَل هذا التناقض يكشف عن تردد كُتُب السيرة بين تضخيم نصر محمد وبين تقزيم اليهود بإخراجهم في صورة الجبناء. ومثل هذا الأمر يحْمِل الباحث على تأسيس فهم جديد لِما حدث.

#### خاتمة الفصل:

يمكن أن نستنتج أن قراءة محمّد للأوضاع بعد أن تترسَّخَ في ذهنه وأعماقه تتحوّل إلى وحْي. وهذا ما عبّرت عنه عائشة أ، وهو أيضًا ما صرّح به فنسنك (A. Wensinck)، فمحمّد كان ينتظر الوحي لييرّرَ هجومه على بني قينقاع. لقد غيّر محمّد القبلة ووجّه سيفه نحو اليهود. وإذا كان استقبال الكعبة غايته تأصيل الدّين في فضائه العربيّ من خلال دوغم "ملّة إبراهيم"، فإنّ سبيل القوّة إزاء اليهود كانت غايته توفير ضمَانات للتّمكين للدّين الجديد.

ومثل هذا الاستنتاج لا علاقة له بالبُعْد الإيماني، لأنّه إذا ما فسرنا الأحداث بالحكمة الرّبانيّة علينا الكفُّ عن البحث نهائيًّا. لكنّ النّظر في علاقة محمّد باليهود من زاوية تاريخيّة واجتماعيّة وأنتروبولوجيّة، يفرض على الباحث المنصِف التّدقيق في الأسُسِ الموضوعيّة لِهذه العلاقة. ولكن هذه الموضوعيّة لا يجب أن تتّصِل بأيّة حال من الأحوال بإسقاط الثّقافة الحديثة على سلوك محمّد الذي تصرّف مع اليهود بآليات عصره.

والواقع أنّ ملاحظة واط (M. Watt) حوْل نزعة محمّد السّلميّة في التّعامل مع خصومه فيه الكثير من الموضوعيّة رغم اعتقاده الراسخ ببشريّة دعوته، حتّى أنّه قد جعل نصب عينيْه إنجاز قراءة لِسيرة محمّد تنحو منحًى موضوعيًّا ليس فيها تجنّ على الإسلام ونبيّه.

لقد نشأ تصرّف محمّد مع خصومه، وخاصّة اليهود، في السّياق الذي انتظم دعوته وما فيه من إكراهات. ولعلّ أهمّ عامل لسلوك محمّد العنيف مع اليهود هو التقاء ثقافة الحرب عند العرب بالدّين مِمّا حوّل الصّراع إلى مسألة إيديولوجيّة. ولم يسبق للعرب أن خاضُوا مثل هذه التحدّيات إلا مع محمّد. فضلاً عن ذلك، فإن النّبيّ الذي أخرج من مكّة، وهُدّد بالقتل وحُوصِر في شِعْب بني طالب، واجه ظروفًا صعبة حين مقدمه إلى يثرب. وكان رفض اليهود لِدعوته - وهو أمر ربّما توقّعه- صدمة عنيفة، وزادته سخرية " بني إسرائيل" منه وسعيهم إلى إرباك أتباعه قناعةً بأنّ مصيره بات مُهددًا، فأقام صرّح دعوته على عماد جديد "ملّة إبراهيم" وتحرّر من اليهوديّة في مرحلة أولى، ثمّ انتظر الفرصة الملائمة للشّروع في التّخلُص منهم. وكان له ما أراد حين عَدَت الأرضيّة مُهيّاة لذلك. فإيمان أتباعه به ويقِينهم بأنّ دعوته من صميم ثقافتهم العربيّة وارتباط مصير هم بمحمّد وبالإسلام، فايمان أتباعه به ويقِينهم بأنّ دعوته من صميم ثقافتهم العربيّة وارتباط مصير هم بمحمّد وبالإسلام، فايمان أتباعه به ويقينهم بأنّ دعوته من صميم ثقافتهم العربيّة وارتباط مصير هم بمحمّد وبالإسلام، فايمان أتباعه به ويقينهم بأنّ دعوته من صميم ثقافتهم العربيّة وارتباط مصير هم بمحمّد وبالإسلام، فايمان أتباعه به ويقينهم بأنّ دعوته من صميم ثقافتهم العربيّة وارتباط مصير هم بمحمّد وبالإسلام، فالله عوامل مُساعدة المحمّد وبالإسلام، فالله عوامل مُساعدة الهمّع، فالله

إصدارات المركز العربيّ الدّيمقراطيّ

<sup>1</sup> انظر ، ابن سعد ، الطبقات ، ج10 ، 185.

صار مؤيِّدًا للْجماعة المؤمِنة. وبما أنّ الانتصار يحْمِل على مزيد من الانتصارات، توجّه محمّد إلى بنى قينقاع لأنّهم كانُوا أوّل من تصدّى له نظرًا إلى قربهم منه.

إنّ ما ذهب إليه فنسنك (A. Wensinck) ليس بعيدًا عن المنطق بأيّة حال من الأحوال. فقد كان لِمحمد مُخطّط واضح وجليّ افتتحه باستمالة اليهود، ثمّ بمخالفتهم وانتهى إلى طردهم، ثمّ تصفية من تبقّى منهم. وقد كشف هذا المُخَطّط عن وعْي سياسيّ عميق. فقد تمكّن محمد، مثلما بيّن ذلك واط ( .M ) من أن يعزلَ يهود بني قينقاع عن حلفائهم وكان مطّلعًا على هشاشة العلاقة بيْن اليهود أنفسهم، وعداء بني قيلة لهم وخاصّة الخزرج.

ولعلّ التوضيحات التي قدّمها واط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) مفيدة. فموقعة بدر كانت نقلة نوعيّة. وهذه الفكرة سبَق لفنسنك (A. Wensinck) أن أكّدها، فهي النّقطة التي دفعت بمشروع محمّد اللي أقصاه. وبَعْد فترة عصيبة في المدينة لم يحّقق فيها محمّد مكاسب كبيرة، صار المؤمنون على ثقة بأنّ الذي دعاهم إلى الإسلام مدعوم ومنصور من الله.

ورغم أنّ الرّواية الإسلاميّة حاولت أن تجدَ تبريرات مختلفة لِهجوم محمّد، فإنّها تضمّنت دليلاً واضحًا على السّبب الحقيقيّ لِحصار بني قينقاع ثمّ إجلائهم وهو الدّين.

يبدو أنّ العوامل الاقتصادية مهمّة، فوضعيّة المهاجرين الاقتصاديّة كانت صعبة، ولا شكّ في انّ الأنصار قد أحسّوا بالحَرَج من وجودهم بينهم، ممّا يجعل التّفكير في حلّ للمشكل أمرًا مُلِحًا. وهذا الحلّ ليس بعيدًا وهو السيطرة على مقدَّرات اليهود. والواقع أنّ هذا المطْلَب لم يكن جديدًا، فعَمْرو بن نعمان البيّاضي قد عبّر عن ذلك في معركة بعاث مبيّنًا الفرق بين الأراضي الخصبة التي يعمُر ها اليهود وبين الأراضي التي يعيش فيها بنو قيلة. ولمّا كان بنو قينقاع يجاورُون العرب في المدينة، كانوا أوّل المستهدَفِين. ولا يجب أن نغُضَّ الطّرف عن رغبة محمّد في إنشاء سوق خاصّة به يوفّر لأتباعِه العارفين بالتّجارة مصدرَ رزْق لَهُم، غير أنّ البعد الاقتصاديّ للهجوم لم يكن معزولًا عن البعد الدينيّ، فالعلاقة بينهما جدليّة، ولا يمكن فهْم أحدهما بِمَعْزل عن الآخر.

جملة الأمر أن معركة بني قينقاع كشفت عن مسار جديد للدّعوة المحمّديّة، فلم تعد الحجّة هي الوسيلة للتّمكين وحسب بل العنف، وهو عنف مقدّس لأن اللّه يأمر به ويرعاه. فالمؤمنون كانُوا يعودُون إلى اللّه ورسوله في حلِّ ما يختلفون فيه من مشاكل دنيويّة تتعلّق بالسيّياسة والحرب مثلما بيّنت ذلك الصّحيفة، وكانوا يعوّلون على المرْجع نفسه في شؤون الإيمان مثلما رأينا في منطق الاستمالة والمُخالفة، وقد قدّم لهم انتصار بدر حُجّة على حسن اختيارهم الدّينيّ والسيّياسيّ.

لقد كان مصير بني قينقاع الإجلاء ثمّ مصادرة ممتلكاتهم وتوزيعها بين أتباع محمّد، أيّا كانُوا مهاجرين أو أنصارًا أو كليُهما. وفي هذا السياق، بيّنا أنّه لا يمكن قبول حُجَج بركات (B. Ahmad) على جرأتها. لكن في المقابل للباحث أن يرجّح أن الإجلاء لم يكن على نطاق واسع. على أنّ النقطة المُحيّرة كانت التّناقض في الصورة التي قدّمتها كثب السيرة لبني قينقاع، فهم من ناحية أهل الحَلقة والمحصون ومُدرَّبون على حمل السلاح، ومن ناحية ثانية يكتفون بالتّحصُن داخل قلاعهم دون مواجهة تُذكر. والرّأي الأقرب إلى الصواب أنّ اليهود قد تعوّدُوا أن يتّخذُوا هذه الطّريقة في الدّفاع صدّ هجمات الأعراب مع أنّهم كفّوا منذ معركة بُعاث عن القتال تحت راياتهم، ذلك أنّهم رغم معرفتهم بالحرب، صاروا أتباعًا. هذا إضافة إلى أنّ معركة بدر وما حققته من انتصار مُعْجز، وعلاقتهم المتوتّرة ببّني قريظة وبني النّضير، كانت عوامل أربُكتهم. هذه الاعتبارات كلّها لا يجب أن تصدفنًا على ما في كُتُبِ السّيرة من مبالغات ترُوم تمجيد انتصارات محمّد من خلال تضخيم صورة العدوّ، ولا يجب أن تجعلنا نغض الطّرف عن العقليّة اليهوديّة ونزوعها إلى المُسَالمَة بوَصْفها عقليّة تجاريّة في جوهرها.

ومهما يكن من أمر، فإنّ فنسنك (Winsinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) رغم اختلاف له جتهم في التّعبير عن إدانة محمّد إنّما قارَبُوا هذه المعركة من خلال تتبُّع أسبابها العميقة وعلى رأسها معركة بدر ودورها في تغيير سياسة محمّد مع اليهود.

وبغض النظر عن هذه التأويلات فإن صورة محمد المحارب بدأت تتجلّى ملامحها منذ غزوة بني قينقاع. وهذه الصورة ستتوضّح أكثر في الغزوات اللاّحقة. أمّا صورة اليهود فَستتشكَّل أبعادها منذ هذه الغزوة، فقد ظهرُوا مثلما ذهب إلى ذلك بركات (B.Ahmad) شأنهم شأن يهود القرون الوسطى تجَّار سلاح دون أن يدافعوا به عن أنفسهم 1.

-

<sup>1</sup> انظر بركات أحمد، محمد واليهود، ص 108.

يرى بركات أيضًا أنّ الواقديّ وأبن سعد هما من نَسبَا صفات الشّجاعة إلى اليهود. ولكنّنا نرى رأيًا مغايِرًا اثبتناه في غير ما موضع من البحث. فاليهود قد تخلّقوا بأخلاق العرب إلاّ أنّ هويّتهم الضّاربة في القدم بوصفهم يهود شتات تتجلّى في اللّحظات الفارقة.

ويتعارض هذا السلوك مع ما أثِر في أدبيّات السّيرة والحديث عن محمّد من نهي عن حرْق الأشجار، راجع مثلاً صحيح البخاري، حديث رقم 8249.

# الفصل الثاني بنو النضيير (الحصار والإجلاء)

#### مقدّمة الفصل:

تُعدّ غزوة النّضير مهمّة في درْس الصّراع بين محمّد واليهود في المدينة، ليس لأنّها تضمّنت عددًا غير قليل من الشّخصيّات التي ناصبت محّمدًا العداء أو لأنّها تنطوي على قدر من الثّروات من شأنه أن يُغريَ القوّة النّاشئة فحسب، وإنّما تعود أهمّيتها إلى توقيتها. فقد جاءت بعد معركة أُحُد التي انهزم فيها محمّد وكادت الدّعوة تُوءد في المهد، لولا تهاون المكّيين، وأعقبت كارثتين الأولى في بئر معونة والثانية في الرّجيع. لقد خسِر محمّد في هذه الغزوات الثلّاث خِيرة رجاله وأكثرهم صمودًا وإخلاصًا للدّعوة الجديدة، مثلما صارت معنوّيات أتباعه في مستويات متدنّية، و لم تعد صورته مثلما أراد لها أن تكون في ذهن حلفائه و خصومه.

وتكمن خطورة معركة بني النّضير أيضًا في تطوير محمّد لآليات صراعه مع اليهود فقد اعتمد سياسة التّرويع بحرْق النّخل<sup>1</sup> بوصفها آلية ناجحة للضّغط على خصومه، و تتبدّى هذه الخطورة في جانب آخر إذ وضّحت ملامح صورة محمّد الذي أقام الدّليل على مقدرة سياسيّة وعسكريّة جعلته يمتلك من وضوح الرّؤية ما يسمح له التّصرّف في أكثر الوضعيّات صعوبة لِتفادي الهزيمة وإتباعها بانتصار حاسم.

سنسعى في ما يلي إلى تدبّر أسباب المعركة المباشرة وغير المباشرة معوّلين على ما وَرَدَ في سير الواقديّ (تـ 207هـ) وابن هشام (تـ 218هـ)، وابن سعد(230هـ) وسنقلّب النّظر في مقالات المستشرقين وخصوصًا فنسنك (Winsinck) و واط (M. Watt) و نيوبي (G.D. Newby) في هذه المعركة، كما سنراوح في تحليلنا لم وَرَدَ في المصادر المؤرّخة لسيرة محمّد، وفي الدّراسات الاستشراقية حول المسألة المذكورة، بين العرض والتّعليق والنّقد. وحتّى نوستع زاوية النّظر تفحّصناها في سياقها من سياسة محمّد العامّة مع اليهود وفي مسار العلاقة بين الطّرفين في الفترة

\_

الفاصلة بين بدر وغزوة النّضير، مثلما ثابرنا في ضبط الملامح الرّئيسيّة التي جعلت صورة محمّد واليهود واضحة.

ورغم أنّ المراوحة بين التّحليل والنّقد في قراءة المصادر الإسلاميّة الكلاسيكيّة والمصادر الإسلاميّة الكلاسيكيّة والمصادر الاستشراقيّة، ألجأتنا إلى التّكرار، فإنّنا ألفيْنا ذلك مقبولاً لِما فيه من إفادة.

## غزوة بنى النّضير في المصادر الإسلاميّة

## 1- الأسباب غير المباشرة لغزوة بني النضير

لقد اتّخذ اليهود فرادَى و جماعات مواقف مُعادية لمحمّد بين غزوتيْ بدر و بني النّضير 1 جعلته يقف على عدائهم المبدئيّ له. ويكشف سرد وقائع غزوة السّويق أحد هذه المواقف. فقد نزل أبو سفيان ضيْفًا على سلاّم بن مشكم، فأكرم وفادته ومكّنه من أخبار عن محمّد وجماعته. ثمّ غادر أبو سفيان، وفي طريقه قتل رَجُلاً من الأنصار وأجيرًا له، مثلما حرق بيتيْن، وكان ذلك بَرّا بِيَمينه الذي قطعه إثر غزوة بدر 2.

ولا شكّ في أنّ محمّدًا قد أخذ هذا الصّنيع بعين الاعتبار في تحديد سياسته مع بني النّضير ومع اليهود بصفة عامّة، لا سيّما أنّ ما أتاه سلاّم بن مشكم لا يختلف عن فعل كعب بن الأشرف الذي جدَّ في التّحريض على محمّد، وتجرّأ على التّشبيب بنساء المسلمِين، رغم اختلاف السّياق الذي انتظم فعليْهما المُعادي لِمحمّد والمعارض لِدعوته.

ومن المفيد الإشارة في هذا الصدد إلى أنّ ابن الأشرف وابن مشكم من بني النّضير، فالأوّل كان يهوديًّا من جهة أمّه و عُرف بأهاجِيه المُوجعِة لِمحمّد، وبوجاهته بين بني قومه حتى عُدّ بهذه الخصال علمًا من أعلام بني النّضير. أمّا الثّاني، فكان صاحب كنْز القبيلة المذكورة ورأسًا من رؤوسها وعنوانًا للتّصدي ورفْض الدّين الجديد.

على أنّ مواقف اليهود الحادّة من محمّد لم تقتصر على بروز أعلام بينهم شغلُوا أنفسهم بمقاومة الدّعوة، بل تجاوزت ذلك إلى استغلال الأزمات التي يمرّ بها محمّد للقضاء عليه، مثلما هو الأمر في أُحُدٍ، فقد تقوّلُوا عليه استضعافًا لشأنه لمّا دارت الدّائرة عليه وعلى جماعته 6.

لقد قدّمت كُتُبُ السّيرة اليهودَ في صورة تكشف أنّهم لا يفوّتُون أدنى فرصة لاستهداف محمّد والنّيْل منه. ومثل هذا السّلوك جعله يمضي قُدُمًا في الخيار الذي انتهجه منذ غزوة بدر، هذا الخيار؛ هو تصفية اليهود تدريجيًّا ومتى كانت الظروف ملائمة.

ومن الأسباب غير المباشرة، نذكر الضّربات القاسية المُتتالية التي تلقّاها محمّد في أُحد وبئر معونة والرّجيع. وقد أخْرَجت كُتُب السّيرة هذه الغزوات في شكل دراميّ ظهر من خلاله محمّد

205

اربيع الأوّل على رأس سبعة وثلاثين شهرا من مهاجره" (الواقديّ، المغازي، ج1، ص 363) /" أمر جلاء بني النّضير في سنة أربع " (ابن هشام، السّيرة النبويّة، ج3، ص 143) /"شهر ربيع الأول سنة أربع على رأس سبعة وثلاثين شهرا من مُهَاجره "(ابن سعد الطّبقات، ج2، ص 53.)

ابن سعد، الطبقات، ج2، ص27/ ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص3.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن سعد، الطبقات، ج2، ص33-34.

متأثرًا بهذه الضربات، أمّا أصحابه فقد استبسلُوا في الدّفاع عن الدّين الجديد. وقد انتظم هذا الإخراج الدّرامي منطق ميتافيزيقي، ففي أُحُد تُشير الأخبار إلى هذا المنطق. فقد بشّر المؤمنين بأنّ حمزة كُتِب في السّماوات أسدًا لله ولِرسوله أ، وصرّح بأنّ استجابة الله لِعمرو بن الجموح علامة على صِدْق الأنصار، فبينهم من بلغ درجة من الإيمان حتى أنّه لو أقسم على اللّه لأبرّه 2، وفي بئر معونه بلّغ أصحابه من طريق جبريل سَلاَمَ الجماعة حين أحاط بهم العدق وأدركُوا الموت لا محالة ق. فضلاً عن ذلك أخبر محمّد أصحابه أنّ عامر بن فُهيْرة قد أُسكِن علّيّين وأنّ الملائكة وارَت جثّنه 4. وتذكر كُتُب السّيرة في هذا الصّدد أيضًا أنّ محمّدًا اعْترتْه غشيّة كالتي تعتريه أثناء الوحي. فلمّا أفاق قال لأصحابه أنّ سَلام خُبيْب قد بلغه 5.

وكان خُبيْب وابن الدَّثَنَّة قد أُسِرَا في غزوة الرجيع، فسِيقًا إلى حتفهما في مكّة، وقد أبدَيَا قبل أن يُعْدَما خُبًّا منقطع النّظير لِمحمّد، وإيمانًا صلبًا لا يقوَى عليه إلاّ المؤمنون الصّادقون6.

ومهما يكن من أمْر، فإنّ محمدًا كاد يُقتل في غزوة أُحُد بل خسر عددًا غير قليل من خِيرة رجاله المُقاتلِين. وفي غزوتي بئر معونة و الرّجيع نُكِب في طائفة أخرى من الرّجال البرررة طالما مثّلوا صميم الجماعة المؤمنة لِمَا هُم عليه من إخلاص، ولم تُخفِ كُتُب السّيرة تأثّر محمّد بِقَقْدهم. 7

حاول محمّد ترميم معنويّاته ومعنويّات أصحابه في أُحُد، فأمر بالمسير لِتعقُّب جيش قريش مستغلاً جذوة الحماسة التي لم تنطفئ بعد، ومجرّبًا صدْق أتباعه وصادًا لأيّ محاولة للمكّبين للعودة إلى ساحة القتال واستثمار انتصار هم8.

ولقد تمّ لِمحمّد ما أراد، فقد تحامَل هو وأصحابه على جراحهم وسارُوا إلى حمراء الأسد حيث أوقدُوا خمسمائة نار أرْ هَبَت خصومه. ولم يكن لِيستقيمَ له الأمر لولا تعويله على حليف من الحلفاء وهو معبد بن معبد الخزاعيّ، فقد تمكّن من أن يبُثّ في نفوس الجيش المكّيّ الرُّعْب<sup>9</sup>. وَوُفِّق محمّد

 $<sup>^{1}</sup>$  الواقدي، المغازي، ج1، ص290.

 $<sup>\</sup>frac{2}{1}$ نفسه، ج $\frac{1}{1}$ ، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن سعد، الطّبقات، ج $^{2}$ ، ص $^{4}$ 9.

<sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص349. /انظر ابن هشام، السيرة النبويّة، ج3، ص140.

<sup>5</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص 361.

ابن سعد، الطّبقات، ص53. / ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص ص 126-128.  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص350.

الواقدي، المغازي، ج1، ص 336. / ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص ص 45-46.  $^8$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> الواقدي، المغازي، ج1 ص338 وص340.

أيضًا في صدّ ما كان ينويه بنو لحيان من اعتداء عليه. وكان توفيقه بسبب استقائه الأخبار من رجل من طيْء جاء لِزيارة رَحِمٍ له في المدينة1.

والواقع إنّ كتُب السّيرة تنطوي على أمارات عديدة تدلّ على كفاءة محمّد العسكريّة و"الديبلوماسيّة"، وهو أمر قد خوَّل له الخروج بأخفّ الأضرار من الأزمات التي حفّت به، ومكّنه في مناسبات عديدة من تحقيق انتصارات حاسمة.

غير أنّ ما قام به محمّد من محاولات لِتجاوز عقبة أُحدُ فقَدَ جدواه بعد كار ثتَيْ بئر معونة والرّجيع. لذلك كان لا مناص له من تحقيق انتصار يُرجعُ له هيْبته التي تصدّعت داخل المدينة وخارجها. ومن النّاحية المنطقيّة لم يكن أمامه إلاّ بنو النّضير، ذلك أنّ هذه القبيلة اليهوديّة أقامت الدّليل على تعاونها الخارجيّ مع الخصم المكّي، وحاولت مع بقيّة اليهود إرباك محّمد أثناء كار ثة أُحد، إضافة إلى كونهم يمتلكُون من الثّروات ما به يؤلّف محمّد قلوب المؤمنين وما به يجتذب المتردّدين في الإيمان بالدّعوة المحمّدية.

ويُعَدُّ السَّبَ الدِّينِيِّ أحد الأسباب غير المباشرة الملازمة للسرد " السيري" للصراع بيْن محمّد واليهود. وكثيرًا ما يرد هذا السبب على لِسان إحدى الشّخصيّات اليهوديّة. فمُخَيْريق تحدّث إلى اليهود يوم أحد قائلاً: "يا معشر اليهود، والله إنّكم لتعلمون أنّ محمّدًا نبيّ وأنّ نصره عليكم لَحَقٌ، قالوا: إنّ اليوم يوم سبت. قال: لا سبت لكم، ثمّ أخذ سلاحه، ثمّ حضر مع النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، فأصابه القتل"2. ولم يكتَفِ مُخيْريق بإدانة اليهود دينيًّا بإظهار بغيهم على محمّد بل اتهمهم سياسيًّا أيضًا، فمشاركتهم في الحرب مع محمّد أمر واجب عليهم.

على أنّ ما يُفهَم من خطاب مُخَيْرِيق هو وجود ميثاق بين محمّد واليهود أو عهد يقضي بضرورة الدّفاع المُشْتَرَك نقضه اليهود بِسَبَبِ السَّبْت. غير أنّ هذا الخطاب وَرَد في السّياق نفسه مع خبر مفاده أنّ محمّدًا رفض الاستعانة بأهل الشّرك وهو يستعدّ للخروج إلى الجيش المكّى خارج المدينة 3.

يبدو أنّ الخبر المُتعلّق بمُخيْريق مُسْقَط، وليس له من هدف إلاّ إدانة اليهود بوصفهم يعرفُون صدْق نبوّة محمّد وينكرونها بغيًا من عند أنفسهم وحسدًا لا غير. وعليه، فإنّ طرْدهم أو تصفيتهم كان مُبرَّرًا. ثمّ إنّ هذا الخبر لا يتلاءم مع سيْر الأحداث. ولو افترضنا أنّ مُخيْريق حارب مع محمّد فعْلاً، فإنّ ذلك لم يكن مبنيًا على معاهدة بين الطّرفيْن للدّفاع المُشْتَرك، وإنّما لأسباب أخرى، نرجّح

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

المصدر نفسه، ص341.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ج1، ص ص262-263.

الواقدي، المغازي، ج1، ص 215/ ابن سعد، الطبقات، ج2، ص 36/ ابن هشام، السيرة، ص 27.

أن تكون ذاتيّة. ربّما يكون قبول محمّد بالتحاق مُخَيْريق اليهوديّ بالمعركة ينهض على وعْدَه المُغري حين هلاكه، فقد أوصى بأن تكونَ ثروته إن قَضَى نحْبَه لِمُحمّد 1.

ونقف على أهمّية السّبب الدّينيّ في فهم الصّراع بين محمّد وبَني النّضير باستكناه خطاب سلاّم بن مشكم. فحين اقترح ابن الحجّاج وكنانة بن الصّويراء اغتيال محمّد بالقاء صخرة عليه قال: "يا قوم أطيعوني هذه المرّة وخالفوني الدّهرَ، والله إن فعلتم ليُخبَرنّ بأنّا قد غدرنا به، إنْ هذا نقض للعهد الذي بيْنَنَا وبيْنه، فلا تفعلوا ألا و الله لو فَعلْتم الذي تريدون لَيَقُومَنَّ بهذا الدّين منهم قائم إلى يوم القيامة، يستأصل اليهود ويُظْهر دينه"2. أمّا كنانة فقال لليهود حين فطن محمّد الأمرهم وعجّل بالمغادرة دون عِلْم منهم ومن أصحابه الذين جاؤوا معه:" هل تذرُّون لمَ قام محمّد؟ قالوا: لا والله، ما ندري، وما تدري أنت؟ قال: بلى والتوراة، إنّي لأدري، فقد أُخْبِر محمّد ما همَمْتهم به من الغدر، فلا تخدعُوا أنفسكم. والله إنّه لَرسول الله، وما قام إلاّ أنّه أُخبِر بِما هَمَمْتم به. وإنّه لآخر الأنبياء. كنتم تطمعون أن يكونَ من بني هارون فجعله الله حيث شاء. وإنّ كُتبنا والذي درسنا في التوراة التي لم تُغيَّر ولم تُبدِّل أنِّ مؤلده بمكَّة ودار هجرته بيثرب، وصفته بعيْنها ما يخالف حرْفًا ممَّا في كتابنا. وما يأتيكم به أولى من محاربته إيّاكم. ولكأنّي أنظر إليْكم، ظاعِنين، يتضاغَى صبيانكم، فقد تركتم دُورِكُم خُلُوفًا وأموالكم، وإنّما هي شرفكم؛ فأطيعوني في خصلتيْن، والثّالثة لا خير فيها. قالوا: ما هما؟ قال: تُسلِمُون وتدخلُون مع محمّد، فتأمنون على أموالكم وأو لادكم، وتكونون من عِلْية أصحابه، وتبقى بأيْديكم أموالكم ولا تخرجون من دياركم. قالوا: لا نفارق التّوراة وعهد موسى! قال: فإنّه مرسِل إليكم: أخرجوا من بلدى، فقولوا نعم. فإنه لا يستحلّ لكم دمًا ولا مالاً وتبقى أموالكم إن شئتم بعْتم، وإن شئتم أمسكتم. قالوا: أمّا هذه فنَعم. قال: أمَا والله إنّ الأخرى خيرهنّ لي. قال: أما و الله لولا أنّى أفضحكم لأسلمت."3.

ويندرج خطاب محمّد بن مسلمة الذي أرسله محمّد ليُخبِر هم بفِعلهم الغادِر وبضرورة الخروج من المدينة في هذا السيّاق. فقد ذكّر اليهود بأنّه لمّا زار هم مرّة عرضُوا عليه اليهوديّة، فرفضها. واستحضر قوْلهم عن النّبيّ الذي سَيُبعَث بعلامات تنطبق على محمّد 4.

ومن الواضح أنّ مؤلّفي السّيرة قد أنطقُوا اليهود بما يروْنه مناسبًا لِتبرير أعمال محمّد، وهو قول لاحق في الحالات كلّها. ففي أطوار الصّراع المُختلِفة بين محمّد واليهود، يدُور حديث عن

<sup>1</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص ص262-263، 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، المغازي، ج1، ص365.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، المغازي، ج $^{3}$ ، ص ص 365-366.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 367-368.

قناعات النّبيّ بلسان اليهود. ذلك أنّ شخصيّاتهم المتنفِّذة تعرف صدْقه وتدعو إلى اتّباعه بناء على نصوصهم الأصليّة، لكنّها لم تسلّم حفاظًا على السّمعة وتمَستُكًا بالجماعة وموقفها. والمثير في خطاب كنانة بن صويراء دعوته إلى تصديق محمّد والإيمان برسالته، بالعودة إلى التّوراة التي لم تتبدّل ولم تتغيّر، فكان أن رفض اليهود مقالته استنادًا إلى الخلفيّة نفسها: " لا نفارق التّوراة وعهد موسى." 1، وثمّة حديث أيضًا عن نقض اليهود للعهد وعن خيانتهم وغدر هم2.

إنّ هذه الأخبار وما تضمّنته من مواقف لِشخصيّات يهوديّة مرموقة، فضلاً عمّا فيها من تبرير، هي مُتَخيّل استقرّ في ذهن كتّاب السّيرة حول اليهود؛ فهم مكابرون وأهل غدر وخيانة. وهذا المُتَخيّل نتيجة مؤاخذات المسيحيّين والمسلِمِين على اليهود. غير أنّ كثُب السّيرة في إطار سعّيها إلى تمجيد محمّد وجماعته من خلال تعظيم الخصم، تضمّنت أخبارًا تفيد أنّ اليهود كانُوا كرماء وأهل حرب ومحلّ احترام جيرانهم من الأوس والخزرج حتّي إنّ البعض من بني قيلة أبدى تأسّفه على رحيل النّضير<sup>3</sup>. ومن المؤكّد أنّ اليهود رفضُوا دعوة محمّد ولم يعترفُوا به نبيًا لأنه ليس من نسل هارون. غير أنّ ما نُسِب من أقوال إلى هذه الشّخصيّات اليهوديّة فيه مُبالغات كثيرة. ولو افترضنا أنّ بعض الشّخصيّات اقتنعت بدعوة محمّد مثلما هو الأمر بالنّسبة إلى سلاّم بن مشكم وكنانة بن صويراء اللّذين لم يسلّم، وقبلهما الحُصَين ابن سلاّم الذي أسلم، فإنّه من المُستبْعَد أن يكونَ العامل الدّيني هو المُحدّد فقط في قناعاتهم.

هكذا نتبين أنّ كُتُب السّيرة تضمّنت من الأخبار ما به يمكن أن نستجليَ الأسباب غير المباشرة لحصار محمّد لبني النّضير. وعُمدة هذه الأسباب هو استرجاع محمّد لِهيْبته التي تصدّعت بعد أحد.

# 2- الأسباب المباشرة

تُجمع كتُب السيرة على أنّ السبب المباشر لإعلان محمّد الحرب على يهود النّضير هو تآمرهم على اغتياله، بعد أن طلبَ منهم الإسهام في دفع ديّة العامريّيْن. ورغم أنّهم وعدوه بذلك، فقد تفطّن إلى نيّتهم المُبيّنة في التّخلُص منه. وكان ذلك حسب كُتُب السيرة بإلهام من الله، فقد أخبره بصنيعهم ألى نيّتهم المُبيّنة في التّخلُص منه. وكان ذلك حسب كُتُب السيرة بإلهام من الله، فقد أخبره بصنيعهم أثمّ في مرحلة لاحقة أرسل إليهم محمّد بن مسلمة يأمرهم بالخروج من بلده " اخرجُوا من بلدي "5. ولئن أجمعت كُتُب السيرة مثلما ذكرنا على التنصيص على هذا السبب، فإنّنا بالعودة إلى الأسباب التي عرضناها وبالنّظر في الطريقة التي علِمَ بها محمّد أمْرَ غدْر يهود النّضير، نقف موقف الشّاكّ

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 366.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص ص 65-.66

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن سعد، الطبقات، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

الواقدي، المغازي، -1، ص 365. ابن سعد، الطّبقات ج2، ص53. ابن هشام، السّيرة النبويّة ج-1، ص144.

<sup>5</sup> المصدر نفسه، ج1، ص367. (تكرّرت هذه العبارة في غزوة بني قريظة)

في هذا السبب. فليس من الحكمة في شيء أن يُقْتَلَ محمّد بهده الطّريقة السّاذجة، فضلاً عن أنّ الاغتيال لم يكن من أساليب اليهود في صراعهم مع النّبيّ. ولو كان اغتيالِه مُمْكنًا لانقضوا عليه وقتلوه هو وأصحابه في الإبّان. غير أنّ هذا الأمر لم يكن في متناولهم. فيهود بني النّضير بعد هزيمة قينقاع وقتل ابن الأشرف، وبالنّظر إلى علاقتهم الهشّة ببني قريظة، لا قِبَل لهم بتحمّل تبعات فعل خطير كهذا. وهَبْ أنّنا قبلنا بصحّة الخبر، فعليننا أن ننظرَ اليه من زاوية مُغَايرة تبدو مقبولة في مسار أعمال محمّد الحاسمة. فما يتوقّعه ويقتنع به، يرسَخُ في أعماقِه فيتحوّل إلى وحْي أو إلهام. وغالبًا ما تكون توقّعاته أو قناعاته مُبَرَّرة منطقيًّا. فمحمّد الذي تراجعت هيبته بعد أحد وكارثتيْ بئر معونة والرّجيع، له أن يتوقّع صنيعًا مُمَاثلاً (الاغتيال)، ولا شكّ في أنّه لاحظ بعض الأمور المُريبة على أن يتوجّسَ منهم خِيفة. ويمكن أن نفترضَ أمرًا آخر، وهو أن يكونَ أحَدُ أصحاب محمّد هو الذي أو عَز إليْه بنيّة اليهود اغتياله. ولكنّ كُتُب السّيرة بِمَنْحاها التّبريريّ والتّمجيديّ نسّبَت الفعل هو الذي أو عَز إليْه بنيّة اليهود اغتياله. ولكنّ كُتُب السّيرة بِمَنْحاها التّبريريّ والتّمجيديّ نسّبَت الفعل إلى محمّد إذ تفطّن إلى مكْر بنى النّضير بإلْهام ربّانيّ.

وأغلب الظّن أنّ السّبب المُباشر كان أقرب إلى الافتعال. فقد عَقَد محمّد العزم على طرد ثانية القبائل اليهوديّة حتّى يردَّ الاعتبار لنفسه ولِجماعته. ولأجل أن يكونَ عمله مُبرَّرًا، ابتدع مسألة الاغتيال هذه.

إنّنا لا نمتلك أدلّة ملموسة لإثبات تأويل دون آخر، لكن منتهى جهدنا أن نقراً الأحداث والوقائع من وجْهة نظر موضوعيّة، وأن نتخلّص من سِمة التّمجيد الطّاغية على كُتُب السّيرة؛ هذه الكتُب التي لم تكن محايدة في نقْل الصّراع بين الطّرفيْن بل إنّها كثيرًا ما تأثّرت بـ"إبستيميّة" العصر الذي ألّفت فيه وبإكراهاته المعرفيّة والمذهبيّة والسّياسيّة.

أمّا إذا أعملنا النّظر في مشروعيّة أن يطلُبَ محمّد مساعدة من بني النّضير في دفع دِيّة العامريّيْن، فإنّنا نلاحظ أنّ هذا المطلب مشروع لا سيّما بعد ترجيحنا في الفصل الثّاني أثناء نقاشنا للأطراف المعنيّة بالصّحيفة، كوْن محمّد قد عقد اتفاقات أو عهودًا مع القبائل اليهوديّة الكبرى كلاّ على حِدَة، وكان ذلك خارج الصّحيفة. ولمّا كان بنو عامر في حِلْف مع بني النّضير ولَهُم حِوَار مع محمّد، وكان ثَمَّ اتفاق أو عهد بيْن النّبيّ والقبيلة اليهوديّة المذكورة، فإنّ المطلب المتمثّل في الإسهام في دفع ديّة القتيليْن مشروع. وهذا التّمشّي منطقيّ ومعقول، وكتب السيرة تذكر أنّ ابن أبيْ فشل في إقناع بني قريظة بمهاجمة محمّد أن حصار بني النّضير بناء على عهد أو اتفاق بينهم وبيْن محمّد أ. وتشير وقائع غزوة السّويق، مثلما وَرَدَت في كُتُبِ السّيرة، أنّ أبا سفيان حين طرَق باب حُييْ بن أخطب

إصدارات المركز العربيّ الدّيمقراطيّ

الواقدي، المغازي، ج1، ص368. / ابن سعد، ج2، ص54. /ابن هشام، السيرة النّبوية، ج8، ص144.

أُغلق دونه الباب وكان ذلك على خلفية اتفاق بينهم و بين محمد 1. ولعله من دواعي الإحاطة بالمسألة من جوانب مُختلفة أن نفترض أنّ النّبيّ كان يتعمّد إحراج اليهود بفعلٍ ما، حين تتوتّر علاقته بهم. بمعنى آخر كان محمّد يتوقّع أن يكونَ ردّ فعل بني النّضير إمّا الرّفض أو محاولة إلحاق الضّرر به.

على أنّ هذه التّأويلات لا تمنّع من ترجيح أن يكون خبر طلب ديّة العامريّين مُسْقَطًا، لكنّ هذا التّرجيح غير مفيد في بناء قراءة شاملة للصّراع بين محمد واليهود.

والسبب المباشر الثاني متولِّد عن الأوّل، فقد رفض بنو النّضير الخروج من المدينة، وهو الاقتراح الذي قدّمه إليهم محمّد بن سلمة. وتذكر المصادر أنّ حُيي بن الأخطب قد عوَّل على ابن أبيْ الذي وعَده بالنُّصرة²، فاحْتَمَوْا بآطامهم كالعادة واثقِين من إمكانيّاتهم في الصّمود ومن إسناد ابن أبيْ. وأمام إصرار اليهود على موقفهم، حاصرهم محمّد حتّى نزلُوا عند شروطه.

بيْد أنّه عليْنا أن نتساءلَ، ونحن نُعْمِل آلة النّقد في وقائع حصار بني النّضير، كيف يتّخذ اليهود مثل هذا القرار وهو التّحصتُن بالأطام والتّعويل على دعْم ابن أبيْ والحال أنّ درْس بني قينقاع لم يكنْ بعيدًا، فاللّجوء إلى الأطام والقلاع أثبَتَ فشله. أمّا ابن أبيْ فقد تبيّن ضعفه وتردّده وتراجع وزنه.

يبدو أنّ الإخراج السيري المتعلّق بالصراع بين محمّد واليهود، على عدم معقوليّته، منسجمٌ ومتناسق في مجمله. فاليهود دائمًا يتّخذون القرار الخاطئ سواء كان ذلك في الدّين أو في الحرب. وبغض النّظر عن هذه الصّورة النّمطيّة، فإنّ اكتفاء اليهود بردّ الفعْل كان عاملاً حاسِمًا في إرباكهم، فسَاروا غصْبًا عنهم في الطّريق التي رسمها لهم محمّد وهي طريق بلا عوْدة.

بناء على ما تقدّم من تحليل، فإنّ الأسباب المباشرة لغزوة بَني النّضير لا تتناقض مع السّير العادي للعلاقة بين محمّد واليهود والصّورة النّمطيّة المُخَصّصَة لِكِاليْهما. لكنّنا إذا ما دقّقنا النّظر في المسألة، تبيّن لنا ما في هذه الأسباب من تهافُت حتى أنّنا قد نذهب في التّأويل إلى درجة القوْل بأنها مُلَقَّقة. ذلك أنّ محمّدًا، مثلما وضّحْنَا في تحديد الأسباب غير المباشرة، سعَى إلى انتصار مُهمّ يجدّد له الهيْبة التي ظفِر بها بعد انتصار بدر، فكانت قبيلة النّضير وجْهَته.

ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص27...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص368.

# 3- المواجهة والمصير

تذكر كتُب السّيرة أنه لم تقع مواجهة وتصادُم فعليّ بين محمّد ويهود بني النّضير. فقد تحصّنُوا بآطامهم، ثم حدَث بين الفريقيْن تراشُق بالحجارة والنّبل، وروّعهم محمّد بحرْق نخلهم. ولم يستمرّ بنو النّضير في الصنّمود طويلاً، ذلك أنّ ابن أبيْ فشل في تأليب بني قريظة وحلفائه، وتخلّف في آخر المطاف للمساندة، فكان استسلام النّضير ونزولهم عند شروط محمّد 1.

وفعلاً غادر بنو النضير في مشهد استعراضيّ مُهيب أبدَوْا فيه ثروتهم وزينتهم و اعتدادهم بأنفسهم<sup>2</sup>. وعادت أملاكهم إلى محمّد، فاتخذها لنفسه<sup>3</sup>. وقد فصلّ الواقدي كيف تصرّف محمّد في هذه الأملاك وكيف خصّ المهاجرين بها دون الأنصار نظرًا إلى ما كانُوا عليه من ضِيق في العيش<sup>4</sup>.

ولم يختلف الواقدي (تــ 207هـ) وابن هشام (تــ 218هـ) وابن سعد (230 هـ) في رواية أحداث المواجهة والمصير الذي آل إليه أمر بني النضير إلا في بعض التفاصيل غير المؤثرة في سير المعركة ونتائجها. ولكنّ الدّرس الذي من المُفترَض أن يستخلصنه الباحث، هو الصورة التي بدأت ملامحها تكتمل لكلّ من محمّد واليهود. فالنّبيّ كان حاسِمًا متحكّمًا في مقاليد الأمور، عارفًا بذهنيّة اليهود وإمكانياتهم، وقد بدا ذلك واضحًا في غزوة بني قينقاع. وليس ثمّة من شك في أنّ أنصاره من الأوس والخزرج قد وستعوا زاوية نظره في ما يخصّ اليهود. وإذا أضفنا إلى ذلك الخطوات المَحْسُوبة بدقة في سياق دعوته إلى اعتماد ملّة إبراهيم أصلاً وقاعدة للدّين الجديد، والمعاهدات الموجّهة التي عقدها مع اليهود داخل المدينة وخارجها، وإذا أخذنا في الحسبان أيضًا استفادته من مواهب أصحابه من المكيّين والأنصار عسكريًّا، نفهم سبّب الانتصارات التي حقّقها محمّد ضدّ خصومه اليهود. وتُعدّ غزوة بَنِي النّضير فصالاً من الفصول الحاسمة للصّراع الذي خاضه محمّد مع ألدّ أعدائه.

يبدو أنّ كُتُب السّيرة، رغم صِبغتها التّبريريّة والتّمجيديّة، وفّرت ما يخوّل للباحث تكوين صورة عن نبيّ له عبقريّة دينيّة وحنكة سياسيّة ومَوْهبة عسكريّة فذّة. وفعلاً فإنّ محمّدًا نجح في تجاوُز كلّ الصّعوبات التي اعترضتْه، لِترسيخ حُكْم ثيوقراطيّ ذي أرضيّة سياسيّة، فكان يجادل ويحارب ويشرّع بوَحْي من الله. أمّا اليهود، فقد بدَوْا في غزوة بني النّضير متردّدين مرتبكين يسايرُون الأحداث غير فاعِلِين فيها. وسيكون الأمر كذلك في غزوة قريظة. لقد أسْهمت الفُرقة التي بينهم

الواقدي، المغازي، ج1، ص386 ابن سعد، الطّبقات، ج2، صح55-55. / ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص386.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الواقدي المغازي، ج1، ص ص 374-375.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ج1، ص377.

المصدر نفسه، ج1، ص 379.

وأدواتهم التقليديّة في إدارة الصّراع وفشلهم في صدّ الخصوم ومحدوديّة استيعابهم لِخطورة اللّحظة التّاريخيّة في هزيمتهم.

جملة الأمر أنّ غزوة النّضير حقّقت وعودها لِمُحَمّد، ونزلت باليهود إلى درجة أقلّ من التي كانوا عليها، وبات أمْرُ التّخلُص منهم نهائيًا وشيكًا. ورغم أنّ كُتُب السّيرة حرصت الحرص كلّه على وضع الغزوة في سياق يبدو فيه محمّد على حقّ واليهود مُذْنِبِين، فإنّ من يدقّقُ النّظر في الخيط النّاظم للأحداث تسْنقيم له نظرة موضوعيّة للأحداث.

# 11. قراءة المستشرقين لغزوة النضير

حاول المستشرقون من خلال تدبّر المصادر الإسلاميّة ردَّ غزوة بني النّضير وحيثيّاتها إلى أسبابها الموضوعيّة. وقد فصل فنسنك (A. Wensinck) القول فيها مُحاوِلاً إدراك قراءة مقبولة لِسلوك محمّد مع يهود بني النّضير.

عاد فنسنك (A. Wensinck) إلى معركة أُحد مؤكّدًا أنّها وقعت في شوّال من السّنة الثالثة هجريّا (دهـ). وقد أسهمت حسب رأيه في توتير الأجواء بين محمّد وبني النّضير حتّى صار الأمر إلى القطيعة. وناقش فنسنك (A. Wensinck) في هذا الصّدد مشاركة اليهود في أُحُدٍ، ذلك أنّ محمّدًا قد رفض اقتراح الأنصار بأن يستعينوا في ملاقاة المشركين بحلفائهم اليهود، لكنّه في المقابِل سايَر أهل المدينة وتحديدًا المُتَحمِّسين منهم في مواجهة قريش ومن تبعها خارج الدّيار. ولم يتمسّك برأيه الذي شاركه فيه ابن أبي، ومضمونه أنْ تكونَ حلبة الحرب في المدينة أ. وينتهي فنسنك (A. Wensinck) إلى التّأكيد على أنّ اليهود لم يشاركُوا في معركة أُحُد، وكان لابد من تحبيدهم لأنّهم يمثّلون حاجزًا أمام تركيز الدّولة الدّينيّة. وربّما كانت تصرّفات اليهود في هذه المناسبة سببًا كافيًا عند محمّد لِتَحرُّكه ضدّ النّضير 2.

إضافة إلى ذلك، فإن " الهزيمة في أُحُدٍ جعلته يذهب إلى أنّ تعزيز وحدة المدينة مسألة لابدّ منها، وأنّ الطّريقة المُثلى لِتحقيق هذه الغاية هي إقصاء العناصر المُعادِية. أمّا المنافقُون، فليس من المُمكن مهاجمتهم لأنّهم كانُوا مُسلِمِين وجزْءًا من الأنصار."3.

إنّ مُجْمَل قوْل فنسنك (A.Wensinck) في نقْد الرّوايات الإسلاميّة التي أرّخت لِغَزْو بني النّضير، يتمثّل في عدِّ هذه روايات مُلوَّنة لا يمكن من خلالها أن ندرك ما حصل في هذه الفترة المهمّة، والحلّ عنده هو تتبعُ مفاصل الأحداث المُميَّزة لِتكوين مُتصوَّر معقول للأحداث<sup>4</sup>.

\*\* The defeat had taught him that the unity of Medina had to be strengthened and the best mean towards this end was the elimination of hostile elements. \*\* Ibid, p116 قدّم الدّيار بكري حسب فنسنك رواية مختلفة لما هو سائد من روايات حول غزوة بني النّضير ، ذلك أنّ حصار هذه القبيلة كان بعد مقتل ابن الأشرف، وفي الوقت الذي يجب عليهم ان يطالبوا بابر ام عهد جديد مع محمّد حوصروا وتمّ إجلاؤهم. وبناء على فرضية كونهم التحقوا بأبي سفيان بمكّة تحت راية ابن الأشرف، علم محمّد نواياهم وحيًا، فحدد مصير ابن الأشرف ومصيرهم. غير أنّ فنسنك يرى أنّ هذه الرواية خاطئة لسبَبيْن؛ الأول يتمثل في أنّ المؤامرة المزعومة وطرفاها النضير أبو سفيان كانت عقب مقتل كعب، وهذا ما تدل عليه القصيدة التي أوردها ابن إسحاق إذ تتضمن إشارة إلى وجود فترة زمنية فاصلة بين مقتل كعب وحصار النّضير وإجلائهم، أمّا السبب الثاني فمضمونه أنّ محمّدًا سمح لهذه القبيلة بأن ترحل في سلام. وبناء على هذا المنطق في تدبّر الرّوايات يستنتج فنسنك أنّ السبب الوحيد لوصنل مقتل كعب بن الأشرف بمصير النّضير هو القيمة الاعتباريّة لهذا الرّجل، ومثل هذه القيمة جعلت من مقتله عنّه ما حدث لِقبيلته. ثمّ إنّ فنسنك يؤكّد بعد عرضه لروايات الديار بكري وموسى بن عقبة وابن إسحاق والواقدي مقتله عنّه ما حدث لِقبيلته. ثمّ إنّ فنسنك يؤكّد بعد عرضه لروايات الديار بكري وموسى بن عقبة وابن إسحاق والواقدي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, pp115-116.

أمّا واط (M. Watt) فقد أشار في تحديده للأسباب التي حَمَلتْ النّبيّ على حصار يهود النضير إلى حادثة بئر معونة والكارثة التي لَحِقت بالمسلمين جرّاءها وما تبعها من أمر قتل العامريّيْن على يد عمرو بن أميّة النّاجي الوحيد من المذبحة. ولمّا كان يهود بني النّضير حلفاء لِبني عامر، فقد ردّ محمّد الفعل إذ طلب من اليهود الإسهام في دِيَّة القتيليْن 1. قدّم واط (M.Watt) الأحداث حسب فصُولها العامّة في كُتُب السيرة مبيّئًا أنّ توقّعَ محمّد لاغتيال اليهود له أمر معقول، ذلك أنّه "حسب الأراء السّائدة في شبه الجزيرة آنذاك، أنّه إذا سنحت الفرصة المناسبة انتهزها أعداؤه وقتلوه، وكان التّأخير في إعطاء الجواب إتاحة الفرصة لِقتله، ولهذا أعتُبر عمَلاً عدائيًّا."2.

حاول واط (M. Watt) أن يفسر سبب هزيمة بني النّضير بتردّدهم. فسلاّم بن مشكم كان ميّالاً إلى الاستسلام عكس حُييْ بن أخطب رغم أنّ تعويله على ابن أبيْ كان مشروعًا فاشلاً. وانتهت المعركة بنزول بني النّضير على حُكْم محمّد بعد أن أحبطَ عزائمهم بإحراق نخلِهم ممّا جعلهم يرَوْن أنّ إقامتهم في المدينة لم تعد مُجدِية في ظلّ هذه الخسارة الفادحة.

إلا أنّ تفسير واط (M. Watt) لاستسلام النّضير يعتريه بعض القصور، إذ لا يمكن أن يكونَ إحراق النّخل، على ما فيه من تأثير في اليهود، سبَبًا ذا بال في الإسراع بالاستسلام، فاليهود كانُوا أصحاب أرض بالمدينة، ووجودهم بها كان عريقًا ممّا يجعل استسلامهم السّريع أمرًا غير مقبول.

وتبقى قراءة واط (M. Watt) مُنسجِمة مع سعْيه الدّؤوب إلى بناء تصوُّر موضوعيّ لِسيرة محمّد في محاضنها، لذلك على الباحث أن يحيط بتمثّل واط (M. Watt) في كلّيّته حتّى يتسنّى له تفَهُمَ ما قدّمه مُوجَزًا في ما يخصّ بني النّضير. ولكنّ مثل هذا التّبرير لا يَمْنَع من مؤاخذَته على هذا التقصير

وإجماعهم على ضلوع بني النضير في مؤامرة ضدّ محمّد رغم اختلافهم في توقيتها، أكّد أن هذه الروايات لا تكتسي أهميّة كبيرة في هذا الصّدد، لأنّ محمّد لم يعدم الوسيلة لإيجاد أعذارٍ عديدة لِمُهاجمة بني النّضير.

ويخلص فنسنك وهو يحاصر رواية كلّ من الواقدي الذي ينعته بالمتضلّع في الدراما والتمّجيد، وابن إسحاق لحيثيات الإجلاء لاسيّما حادثة تخطيط يهود النضير لِقتُل محمّد، إلى أنّ هذا الضرب من الرّوايات مشبُوه. ورغم أنّ وصنفها للأحداث محتَمل، فإنّه لا يمكن بأي حال من الأحوال أن نقبلَ بأن اليهود تركُوا ممتلكاتهم بمجرّد أن أمر هم محمّد بذلك، لاسيّما أنّ هذا الأمر لم يصدح به مبعوث الرّسول محمّد بن مسلمة بل سلاّم بن مشكم اليهوديّ.

Ibid, pp 114-115-117-119-120.

انظر في ما يخصّ تآمر اليهود على محمّد في غزوة أحد ما ورد في المغازي لموسى بن عقبة: "وكانُوا زعموا قد دسُّوا إلى قريش حين نزلُوا بأحد لقتال رسول الله صلّى الله عليه و سلّم فحضّوهم على القتال ودلّوهم على العورة." موسى بن عقبة، المغازي، تحقيق محمد باقشيش أبو مالك، جامعة ابن زهر كلية الأداب والعلوم الانسانيّة أكادير، المغرب 1994، ص 210.

<sup>1</sup> منتغومري واط، محمّد في المدينة، صص 49-50-51.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 323.

لا سيّما أنّ صراع محمّد مع اليهود كان بدؤره أحد أهم "المحاور لِتشكّل دعوته بل لاستقامتها أصيلة مُمَيّزة.

أمّا تحليل فنسنك (A. Wensinck) لغزوة النّضير، فينْطوي على قدر كبير من العُمْق. وقد افتتح نقاشه لِهذه المسألة بالعودة إلى معركتي بدر وأُحُد مبيّنًا أنّ ثقة المسلمين في أنفسهم عقِب أُحد قد تزعزعت. ورغم أن المكّيين غادرُوا دون أن يتمكّنُوا من تحقيق هدفهم المتمثّل في الإطاحة بمحمّد وجماعته، فإنّ النّبيّ حاول أن يستعِيد هيْبته مبر هِنَاعلى استمرار قوّته، فتوجّه إلى بني النّضير أ. ويتّخذ نيوبي (G.D. Newby) موقفًا مشابهًا في تدبّر ما ورَد في المصادر الإسلاميّة حول غزوة النّضير. ويتبدّى موقفه في قوله: " يقود عدد التّخمينات في المصادر الإسلاميّة إلى الاستنتاج بأنّ التّفسيرات هي مبرّرات لاحقة لِحركة محمّد ضدّ القبيلة. لكن مهما يكن السّبب، فإنّ عداوة المسلمِين أجْبَرَت بنى النّضير على التّحصّن في قلاعهم حين حاصرتهم قوّات محمّد. "2.

إلاّ أنّ هذا التّظنّن على المصادر لم يمنعه من العودة إليها في تحديد دوافع محمّد للسّير إلى بني النّضير ومحاصرتهم وطرْدهم، ذلك أنّ قبيلة بني النّضير لم تُخفِ عداءها لِمُحمّد، فقد ساعدت خصومه، والحجّة على ذلك استضافة سلام بن مشكم لأحد رؤوس المكّيين وهو أبو سفيان. وتذكر كتب السّيرة هذه الحادثة في معْرض سرْدها لوقائع غزوة السُّويُق.

إنّ ما يجمع فنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) هو تظنّنهما على المصادر الإسلاميّة في تمثل غزوة بني النّضير، لِما فيها من منطق تبريريّ لأحق، الغاية منه تبرئة محّمد وإضفاء الشّرعيّة الدّينيّة والسّياسيّة على أفعاله كُلِّها.

وإذا عدنا إلى بعض آراء المستشرقين، فإنّنا نلاحظ أنّ معظمها لم يتخطّ محاولة بناء فهم جديد لتصرّف محمّد مع بني النّضير، باستنطاق المصادر الإسلاميّة المؤرّخة لِسيرة محمّد. وهذا الفهم بدا في الكثير من الأحيان مَحْكُومًا بمنطق يسْعي إلى إدانة محمّد بالتّشكيك في مؤامرة بني النّضير

See W. Muir, The life of muhammad, p 81.

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, pp116-117.

يشير ميور إلى أنّ محمّد قد قرّر ألاّ يبقى يهُودُ النضير بجو ْاره

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « The number of conjectures found in the sources leads one to the conclusion that the explanations are after- the-fact justifications for Muhammad's move against the tribe. But whatever the cause, Muslims hostility forced the B. an –Nadir into their strongholds where they were besieged by Muhammad's troops. » G.D. Newby, *A History of the Jews of Arabia*, p90.

وبيَان نَواياه المُسْبَقة في التخلُّص من اليهود1. يمكن أن نجْمِل هذه الآراء في نقطتين: الأولى مدار ها المفارقة بين ذنب بني النّضير غيْر المُؤكّد و ردّ فعْل النّبيّ العنيف2. أمّا الثّانية فتتصل بتأكيد طمَع محمّد في ثروات اليهود، وإصراره النّبي على طرْد اليهود $^{8}$ . ورغم أنّ هذه الآراء ممكنة ومعقولة، فإنّه لا يمكن الاستفادة منها إلا في سياق بناء مُتَصوَّر موضوعيّ لا إسقاط فيه أو تحيُّز.

والواقع أنّ قراءة غابريالي (Gabrialli) لا تختلف عمّا أكّده نيوبي (G.D.Newby) فقد ربط بدوره في تدبّره للأسباب العميقة لحصار النّضير وطردهم بيْن هذه الغزوة وأُحُد، ذلك أنّ معنويّات المسلمين بعد كارثتَيْ بئر معونة كانت في الحَضِيض، وكان على محمّد أن يرمِّمَها فتذرّع بسبب بسيط وهاجم بنى النّضير 4.

ومِن القراءات المهمّة في هذا الباب نذكر قراءة أحمد بركات (B.Ahmad)، فقد بيّن أنّ المكّيين لم يستغلّوا هزيمة أُحُدٍ كما ينبغي مؤكِّدًا أنّ معنويّات المسلمين إثرها كانت في أدنى مستوياتها 5، وإذا أضفنا إلى هذه الوضعيّة النّفسيّة الهشّة رفْضَ اليهود دفْع َديّة العامريّيْن رغم الحِلْف الذي يجمعهم بِبَني عامر، والعلم باتصال بني النّضير بقريش في مكّة وما بذلوه من جهد لدلّهم على العورة، صار أمر السيّر إليهم معقولاً وموضوعيًّا. وقد عزّز بركات (B.Ahmad) بناءه للأحداث المُسْتَمَدّ من كُتُب السيّرة بما وَرَد في عمل نابية أبّوت " دراسات للأدب العربي وأوراق البرديّ"

<sup>1</sup> يذهب مر غليوث في بيَان سبب حصار محمّد لبني النّضير، إلى أنّ اعتقاده بأن اليهود ستلقي عليه صخْرة أمر من نسج خياله. ويتأتى هذا الاعتقاد، حسب مر غليوث، مِن توهّم النّبيّ أنّ اليهود سيقتلونه. p314.

يشير ميور إلى أنّ محمدًا قدم طلبه ليهود بني النّضير وهو دفع ديّة العامرييّن، وقد أجابوه بلباقة وفي أثناء إعدادهم للطعام فوجئوا بمغادرته وقد انتظروها عبثا لأنهم عاد مباشرة للمدينة وحدث أتباعه بأنّه أوحي إليهم أنّ بني النضير يريدون قتله بإلقاء صخرة عليه. ويشكك ميور في هذه الرواية مبينا أنّ محمد اتخذ قرا بأن لا يجاوره اليهود من هنا فصاعدًا.

See, William Muir, The Life of Mohammad, p281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Edward Gibbon and Simon Ockley, *The Saracens : Their History and the Rise and fall of their Empire*, London 1984, p 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Maxim Rodinson, Mohamet, Ed, Seuil mai 1994, pp 242-243.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>" The lord lowered morale of the Muslims was raised months after by a punitive action against the rermaining Jews of Medina, this time i twas the turn of Banu Nadir; they also were besieged in their quarter and their well cultivated palm tree." Fransesco Gbrieli, Muhammad and the Conquests of Islam, translated from Italian by virginia luling and Rosamund Linell, World University Library, weidenfeld and Nicolson 5 winsley Street London W1, Limeted 1968, P71.

<sup>&</sup>quot;لقد تمّ رفع معنويات المسلمين جيّدًا بعد أشهر إثر معاقبة من تبقى من يهود المدينة وهذه المرة كان دور بني النضير الذين حُوصِروا في حيهم وبين نخيلهم المغرُوس بعناية. " 5. كاتباً مدر مرد الدرد من 114.

<sup>5</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص114.

فقد أثبتت الدراسة الأسباب التي أدّت إلى غزْو بني النّضير 1. ويشير بركات (B. Ahmad) إلى مجهودات مائير قسطر (M.J. Kister) في تدبّر الوثيقة التي اشتغلت بها نابية أبّوت، فقد انتهى بعد تحليل مُسْتَفِيض إلى" أنّ مؤلّفها هو ابن لهيعة الذي عاش في مصر وتولّى القضاء من سنة 155هـ إلى سنة 164هـ، وأنّ بني النّضير بعثت سرًّا إلى قريش حين نزلت أُحدًا لِقتال محمّد تحتّها على قتال المسلمين وتدلّها على مواطن ضعَفِهم. ويؤكّد قسطر (M.J.Kister) أنّ هذه الرّواية التي مصدرها مصر معاصرة تقريبًا لابن إسحاق (تـ 151هـ) ومن شأنها أن تُنِيرَ السّبيل لِمعرفة الدَّوْر الذي اضطلع به بنو النّضير في معركة أُحُدٍ<sup>2</sup>.

ويقدّم ولفنسون (I. Welfenson) وجهة نظر مُغَايرة لِمعظم المستشرقين. فقد حاول في هذا الصدد تبرئة محمد واليهود في آن معًا. والرّأي عنده أنّ محمدًا ما كان لِيُهاجمَ يهود بني النّضير إلاّ لأنهم لم يكترثُوا لمعاهدتهم معه التي تقضي بالدفاع المُشترَك حين الخطر الدّاهم. وهذا التنصلُ من المعاهدة كان وراء تأرّم العلاقة بين الطّرفيْن؛ محمد وبني النّضير 3.

مثل هذا الفهم قاد ولفنسون (I. Welfenson) إلى نفي ما ورد في كُتُب السّيرة حوْل سعْي اليهود للعدر بمحمّد، وأكّد هذا الاستنتاج بحجّتيْن منطقيّتيْن: الأولى مفادها أنّ اليهود ليس لَهُم أن يتجاسَروا على الغدر بمحمّد وهُم يعلَمُون عاقبة صنبيعهم، أمّا الثانية فتتمثّل في أنّهم لو رَامُوا فِعْلاً اغتياله لَتَسَنّى لهم ذلك دون الالتجاء إلى إلقاء صخرة عليه. فقد كان بينهم مع نفر قليل من أصحابه، وكان أمر مفاجأته وهو يحادثهم مُمْكنًا 4.

إنّ ما عرضنا من آراء المستشرقين لا يمكن رفضه أو قبوله كلّيًا لأنّه لا يتجاوز، في ظلّ نُدْرة الحقائق التّاريخيّة المؤثوق بها، التّأويل. لكنّ للباحث أن يوجّه إليها بعض النّقود، فالتعلّل مثلاً بأنْ القرآن لم يُشِر إلى هذه الحادثة بشكل واضح حجّة غير دقيقة، فالوحْي لم يهتم بسرد سِيرة محمّد وإنما ركّز على البعد الرّمزي للأحداث، أمّا القول بإدانة محمّد أو تبرئته، فليس من الدّقّة في شيء، ذلك أنّ المسألة أبعد غورًا من هذين الحُكْميْن.

لقد كان لِزَامًا على محمد التّخلُّص من يهود المدينة، فقد ناوؤوه عن مبدإ، وأصرُّوا على إنكار نبوّته. فلم يكن أمام محمد إثر الانتصار المُعْجِز ببدر إلاّ تصيُّد الفرصة لتحقيق ما يصبو إليه. أمّا

218

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M.J. Kister, Notes –on the Papyrus Text Abbot, Muhammad's Cambaign Against B. al-Nadir, *Archive Orientalni*, 32,1(1964); p234.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص114.

<sup>3</sup> ولفنسون، تاريخ اليهود في بلاد العرب، ص135.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص136-137.

اليهود، ومنهم بنو النّضير، فقد عدُّوا الصّراع مع النّبيّ صِرَاعَ وجُودٍ، فانتصار دعوته بالنّسبة إليهم يعني فقدان وجاهتهم الدينيّة والاقتصاديّة. لذلك فإنّ الصّراع بين الطّرفيْن كان حتميًّا، وكان كلّ طرف يقرأ الواقع بآلياته وإمكانياته. ومن هذا المنطلق ليس من المُستبُعَد أن يكيدَ بنو النّضير لِمُحَمّد. فقد استقبل سلاّم بن مشكم أبا سفيان ومدّه بالمفيد من أخبار محمّد وجماعته. وقبل ذلك حرّض كعب بن الأشرف المكّريين، واجتهدوا في معركة أحدْ حسب رواية موسى بن عقبة (تـ 141هـ) أو حسب وثيقة البردي التي أوْردتها نابية أبُّوت (N. Abbot) في دراستها والتي جدّ في بيَان حجّيتها قسطر وثيقة البردي التي أوْردتها نابية أبُّوت (عمورة معلومة. ثمّ إنّه ما مِن غضاضة في أن يهاجمَ النّبيّ بني النّضير لا سيّما أنّ ثرواتهم طائلة وعداوتهم معلومة.

لقد واجه محمد إثر معركة أُحُد مصاعب كثيرة وخطيرة. ولاشك في أنّ تبعاتها كانت مُربكة إذ من المعقول أن يكونَ النّردُّد قد وَجَد طريقه إلى أفراد من جماعته، وأن تتراجعَ سمْعته التي كان يتمتَّع بها بوصفه نبيّا مُؤيَّدا من اللّه. وممّا زاد الأوضاع تعقيدًا فاجعَتَا بئر معونة والرّجيع. وقد جعلت كلّ هذه العوامل محمّدًا يبحث عن حلّ جدّي يُعِيدُ الأمور إلى نصابها. ولمّا كان اليهود في جدال دينيّ دائم معه وفي وضعية المُتَربِّص به، وهو أمر خبره محمّد منذ مدّة، استغلّ مشكلة ديّة العامريّيْن ليُخرجَ اليهود ولِيَدْفعَهم إلى المواجهة. ولعلّه توجّه لهم بخطاب استفزازيّ دفعهم إلى ردّ فعْل مُشِين. وليس من الغلق أن نقِرَّ بأن الأجواء المشحونة تشجّع على أن يتوقّعَ محمّد اغتياله. ونظنّ أنّ تهمة قتْل اليهود للأنبياء، غذّت لدى محمّد هذا الهاجس.

والواقع إنّ كتُبَ السّيرة أوْردت هذا التّصوّر لأسباب سَيْر محمّد إلى بني النّضير ثمّ طرْدهم، لكنّها أخرجته بشكل يتلاءم مع الصّورة النّموذجيّة للنّبيّ التي رامُوا ترسيخها. فكان أن صارت أعمال محمّد وأقواله ومعاركه مبرَّرة سياسيًّا ودينيًّا وعسكريًّا بل هي مشروعة بتدخُّل إلهيّ.

غير أنّ الكثير من المؤلّفات الاستشراقيّة ومنها التي عرضننا لم تتجاوز هذا المنطق التبريريّ وما ينطوي عليه من إدانة أو تبرئة لأحد الطّرفين. ولكنّ الباحث عليه أن يُقِرَّ بِفَضْل القراءات الاستشراقيّة لِهذه الغزوة إذ تجرّأت على تقديم مُتَصَوَّر للأحداث يحمل على إعادة النّظر في ما تضمّنته كُتُب السيرة. ولعلّ المسافتين الثّقافيّة والحضاريّة التي تفصلهم عن موضوع البحث مكّنتهم من هذه الجرأة.

غير أنّ النّعوت التي وُسِمَ بها محمّد في هذه الدّراسات مثل القسّوة والإجرام قلّلت من قيمة هذه الأعمال، وجعلتها لا تختلف في شيء عن كُتُب السّيرة. فكلاهما لم يتجاوز الانطباع بل صاغه وفق "الابستيمّية" التي انتظمته.

#### خاتمة الفصل:

اختلفت كُتُب السيرة في بعض التفاصيل المتعلّقة بالأسباب المباشرة لغزوة بني النّضير، لكنّها تجمع على أنّهم أساؤوا إلى محمّد بشكل اضطرّه إلى حصارهم، ثمّ طردهم. وقد تضمّنت المصادر الثّلاثة التي عوّلنا عليها من الأسباب الدينيّة والسياسيّة ما يعيّد الطريق أمام الباحث لِتشكيل قراءة موضوعيّة للأحداث. فمحمّد مثلما سبق أن بيّنًا تراجعت هيبته بعد غزوة أُحُدٍ وتعمّقت أزمته إثر غزوتيْ بئر معونة والرّجيع. ولمّا كان يهود بني النّضير قد أتوا من الأفعال ما به أكّدُوا عداوتهم لمحقويّات أمحمد، إذْ تعاوَنُوا مع العدق المكّيّ وأرجفُوا على المسلمين، ولمّا سعى النّبيّ إلى ترميم معنويّات أصحابه كان التوجّه إلى بنى النّضير منطقيًّا ومُنْتَظَراً.

أمّا الأسباب المباشرة الواردة في كتب السيرة، فيمكن أن نقبلها لأنّ الأجواء كانت مُتَوتِّرة بكيفيّة تسمح بحدوث مغامرات كَمَّحاولة اغتيال محمّد مثلما تشجع النّبيّ على أن ينتظر فعلاً كهذا. ويمكننا أيضًا أن نشكّكَ في أمر ها لأنّ هذه المصادر أخرجته بطريقة تخضع لِرؤية منطقيّة دعامتها أنّ محمّدا صادق ومُؤيّد من الله أبدًا، وأنّ اليهود مُذْنِبون دائمًا. وتتوقّف رجاحة أيّ قراءة على موقعها من رؤية الباحث للمسألة.

وحين نتقصتًى مسار التّحليل عند فنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby)، نلاحظ أنّهما قد احْتَرَزَا على كُتُب السّيرة من منطلقات مختلفة، لعلّ أبرزها البُعْد التّبريريّ والتمجيديّ الذي يكْتَفِفُها. وقد انتهى كلّ منهما بإيجاز إلى بناء مُتَصوَّر لِغزوة بني النّضير ينهض على عدِّ الأسباب السّياسيّة وخصوصًا الظّرفيّة الصّعبة التي ألمَّت بِمُحمَّد بعد هزيمة أحدٍ، محدِّدةً في محاصرته للقبيلة اليهوديّة الثانية وطردها. ولم يشدِّ واط (M. Watt) عمّا ذهب إليه فنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) لكنّه قال ذلك بلهجة أقلّ حدة.

وللمرء أن يظفرَ بالمفيد من هذه القراءات رغم أنّ جهدها لا يتعدّى التّأويل، بيد أنّ الحذر يبقى مطلوبًا في تقبّل النّتائج التي توصّلوا إليها، لأنّنا نلمس فيها محاولة ضمنيّة أو صريحة، لتبرئة اليهود وإدانة محمّد.

وإذا كان فنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) وواط (M. Watt) لا يصرّحون بهذه الإدانة، فإنّ بعض المستشرقين قد رأوا في حصار محمّد لبني النّضير وطرْدهم اعتداءً لا مُبرّر له إلاّ إقصاء اليهود، وقد استقامت لهم هذه الإدانة بناء على التّشكيك في المصادر الإسلاميّة والاحتجاج بالقرآن الذي لم يُشِرْ صراحة إلى هذه الأسباب.

وقد حكمت قراءة ولفنسون (I. Welfenson) صبغة توفيقيّة، إذ حاول تبرئة محمّد واليهود في آن معًا، وأعاد جملة الأمور في غزوة النّضير إلى تنصّل اليهود من اتفاقيّة الدّفاع المشترك بينهم وبين محمّد، في حين أكّد بركات (B. Ahmad) أنّ مجموعة الأسباب الموضوعية والثّابتة تاريخيًّا جعلت حصار بني النّضير حتميًّا.

جملة الأمر أنّ معظم المستشرقين شكّكُوا في كتُب السّيرة واتّخذوا منها مسافة، وحاولُوا قراءة الأحداث المتعلِّقة بيهود بني النّضير وعلاقتهم بمحّمد موضوعيًّا بالعودة إلى الخيْط النّاظم لها.

# الفصل الثّالث: الاغتيال والإهلاك

#### مقدّمة الفصل:

استهل محمد نشاطه المعادي لليهود بحصار بني قينقاع وطردهم وتقسيم ممتلكاتهم، ثمّ لقِي بنو النّضير المصير نفسه وخسرُوا أراضِيَهم وممتلكاتهم. وبين المعركتين حدثت أهمّ الاغتيالات، فقد تخلّص محمد ممّن تبيّن أنّهم أساؤُوا إليه وحرّضُوا عدوّه الخارجيّ عليه. ولعل أبرز الشّخصيّات اليهوديّة التي تمّت تصفيتها هي كعب بن الأشرف. وكان هذا التّصرّف العنيف لمحمد فاتحة سياسة جديدة أفرزها الانتصار المُعْجز في بدر. فقد كفّ محمد نهائيًا عن استمالة اليهود وقرّر الشّروع في إزاحة من كانُوا يزدرُونه في العَلَن. وكان مصير كلّ من يقف أمام مشروعه من اليهود - سواء كانوا فرادى أو مجموعات - الهلاك. وقد نفّذ ذلك وفق استراتيجيّة دقيقة مبنيّة على قراءة التّحالفات وموازين القوى. وكان كلّما ازداد قوة توَجَّه إلى الحلقة الأقوى في المعارضة، إذ تدرَّج من حصار قينقاع وإجبارهم على الاستسلام والرّحيل إلى حصار النّضير بعد الرّباطِ أمام حصنهم وحرْق نخلهم، قينقاع وإجبارهم على الاستسلام والرّحيل إلى حصار النّضير بعد الرّباطِ أمام حصنهم وحرْق نخلهم، ثمّ سار إلى بني قريظة لِتكونَ الضّربة القاصمة لِظهر اليهود.

جملة الأمر وقر محمد السياقات التي جعلته يتصادم مع اليهود، وتَمّ هذا التصادم في فصول دامية آخرها النّهاية الدّراميّة لِبنى قريظة.

لقد درس المستشرقُون السّلوك العنيف لمحمّد تجاه اليهود الذي تجلّى في سلسلة الاغتيالات التي نقدها وفي معركة قريظة. وتبَايَنَت مواقفهم في قراءة هذا السّلوك. فقد دار جدل واسع حول مصير بني قريظة. ومثلت آراء بركات ووليد نجيب عرفات وقسطر (M.J. Kister) مادّة ثريّة تدلّ على اختلاف وجهات النّظر في تقدير ما آل إليه أمر بني قريظة. ولم نعدم في هذا الصّدد بعض الأراء الانطباعيّة لبعض المستشرقين حول اعتماد محمّد للعنف في إدارة الخلاف بيْنه وبيْن اليهود.

سنحاول في هذا الفصل أن نَخْتَبِرَ آراء فنسنك (A. Wensinck) وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D.) ونيوبي (Newby في مسألتي الاغتيالات ومعركة قريظة ، مثلما سنسعى إلى صياغة قراءة موضوعية لهاتين المسألتين.

ولعلّ الاسئلة التي يجب أن نُجِيب عنها في هذا الفصل هي: كيف قرأ فنسنك (A. Wensinck) وَوَاط (M. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) الاغتيالات التي طالت شخصيّات يهوديّة مثلت رموزًا

للمعارضة؟ وكيف نظَرُوا في مصير بني قريظة؟ وما نصيب هذه القراءات من الموضوعيّة؟ وإلى أيّ مدى نجح محمّد من خلال سياسته العنيفة في توطيد الرّابطة الدّينيّة وتبدِيد الرّابطة القبليّة؟

#### الاغتيال

# 1- الاغتيال: قراءة في المصادر الإسلامية 1-1- أسباب الاغتيال

تضمّنت كُثُب السّيرة روايات عن سلسلة من الاغتيالات أمر بها محمّد أو لمّح إليها أو باركها. وكان هدفها شخصيّات يهوديّة، لعلّ أبرزها كعب بن الأشرف<sup>1</sup>، وهو أحد أسياد قومه. وذكرت هذه الكُثُب الأسباب التي دعَت النّبيّ إلى انتهاج هذه السّياسة العنيفة. ويمكن أن نصنّف هذه الأسباب إلى قسميْن: أحدهما اتصل بتهديد الدّعوة داخل المدينة، وثانيهما ارتبط بالتآمر عليها مع العدوّ المكّيّ. أمّا القسم الأوّل فيتبدّى في التّشهير والتّشبيب. ومن بين الشّخصيّات اليهوديّة التي ركبت هذا المَرْكَبَ عصماء بنت مروان<sup>2</sup>، إذْ شهّرت ببني قيلة و عدّت ولاءهم لهذا الغريب(محمّد) عاراً، و قد حرّضت على تصفيته ، وممّا يُنسب إليها قولها: (المتقارب)

قَبِاسْتِ بَنِي مَالِكِ والنّبِيتِ وَعَوْفٍ وَبِاسْتِ بَنِي الْخَزْرَجِ أَطَعْتُمْ أَتَاوِيٌ مِـنْ غَيْرِكُمْ قَـلًا مِنْ مُرَادٍ وَ لَا مُذْحِجِ أَطَعْتُمْ أَتَاوِيٌ مِـنْ مُرَادٍ وَ لَا مُذْحِجِ تَرَجّوْنَهُ بَـعْدَ قَتْلِ الرّؤوسِ كَـمَا يُرْتَجَى مَرَقُ الْمُنْضَجِ3

أمّا أبو عفك فلم يألُ جهدًا في تنفير بني قيلة من محمّد مذكّرًا إيّاهم بأنّهم لم يَدينوا لِتُبّع، ناهيك عن راكِب قد فرّق بين أهله وجاءهم بالفُرقة، ومن المقطوعات المنسوبة لأبي عفك: (المتقارب)

لَقَدْ عِشْتُ دَهْرًا وَمَا إِنْ أَرَى مِن النَّاسِ دَارًا وَ لَا مَجْمَعَا أَبَرَّ عُهُودًا وَ أَوْفَى لِمَنْ يُعَاقَدُ فِيسِيهِم إِذَا مَا دَعَا أَبَرَّ عُهُودًا وَ أَوْفَى لِمَنْ فَي لِمَنْ يَعْاقَدُ فِي يَعْاقَدُ فِي مِعْهِمْ يَعْاقَدُ فِي جَمْعِهِمْ يَهُدُّ الْجِبَالَ وَ لَمْ يَخْضَعَا مِنْ أَوْلَادِ قَيْلَةَ في جَمْعِهِمْ يَهُدُّ الْجِبَالَ وَ لَمْ يَخْضَعَا فَصَدَّعَهُمْ رَاكِبٌ جَاءَهُمْ حَلَالٌ حَسرامُ لِشَتَّى مَعَا فَصَدَّعَهُمْ رَاكِبٌ جَاءَهُمْ مَعَا فَصَدَّعَهُمْ رَاكِبٌ جَاءَهُمْ

انظر أيضًا الواقديّ، المغازي، ج1، ص173 ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص3

السبت النّصف من شوّال على رأس عشرين شهرًا " (الواقدي، المغازي، ج1، ص 176.) /أورد هذا الحدث ابن هشام بعد سريّة زيد بن حارثة إلى القَرَدَة (ابن هشام السّيرة النّبويّة، ج3، ص12.) /أمّا ابن سعد فيذهب إلى أنّها " لأربع عشر ليلة مضت من شهر ربيع الأوّل على رأس خمسة وعشرين شهرا من مهاجر الرسول صلّى الله عليه وسلّم " (ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص ص 28-29)

<sup>2</sup> يذكر الواقدي أنّ عَصْمَاءَ بِنْتَ مَرْوَانَ مِنْ بَنِي أُمَيّةُ بْنِ زَيْدٍ، كَانَتْ تَحْتَ يَزِيدَ بْنِ زَيْدٍ بْنِ حِصْنِ الْخَطْمِيّ، وحين قُتل أبو عفك بانَ نفاقها، وَكَانَتْ تُؤْذِي النّبِيّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَعِيبُ الْإِسْلاَمَ، وَتُحَرّضُ عَلَى النّبِيّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. انظر الواقديّ، المغازي، ج1، ص 172/ انظر أيضا ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص 283.

# فَلَوْ أَنَّ بِالْعِزِّ صَـ دَّقْتُمْ أُو الْمُلْكِ تَابَعْتُمُ تُبَّعَا 1

وقد جاءت قصيدة كعب بن الأشرف مُهِينة لِمحمّد وأتباعه. فقد شبّب بأمّ الفضل قائلاً: (البسيط)

| أرَاحِلٌ أنْتَ لَـمْ تَحْلُلْ بِمَنْقَبِـــَةٍ                                   | وَ تَـَارِكُ أَنْتَ أَمَّا الْفَضْلِ بِالْــحَرَمِ        |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| صَفْرَاء رَادِعَةً لُوتُعْصَرانْعَصَرَتْ                                         | مِنْ ذِي الْقَوَارِيرِ وَالْحِنَّاءِ وَالْكَتَــَمِ       |
| يَرْتَجُّ مَا بَيْنَ كَعْبَيْهَا وَمِرْ فَقِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | إِذَا تَأَنَّتْ قِيَامًا ثُمَّ لَــــمْ تَقُمِ            |
| أَشْبَاهُ أَمِّ حَكِيمٍ إِذْ تُوَاصِلْنَا                                        | وَ الْحَبْلُ مِنْــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
| إِحْدَى بَنِي عَــامِرٍ جُنَّ الْفُؤَادُ بِهَا                                   | وَلَوْ تَشَاءُ شَفَتْ كَعْبًا مِنَ السَّقَمِ <sup>2</sup> |

وإذا تناولنا القسم الثّاني من الأسباب فإنّه يتجاوز الهجاء بما فيه من تشهير وتنفير وتشبيب إلى تحريض العدو الخارجيّ (قريش) وحمْله على الثّار لنفسه. ونعني في هذا الصّدد حثّ المكّيّين على ردّ الصّاع صاعيْن إلى محمّد محوًا لِعَار الهزيمة النكراء في بدر. وتذكر كُتُب السّيرة أنّ كعبًا بن الأشرف لمْ يكتف بهجاء محمّد وإنّما بذل قصارى جهده للنّيل منه، لذلك رثى قتلى بدر من القرشيّين وذكر مناقبهم مُلهبًا مشاعر أعداءه. ويُنسَب إلى كعب قوله: (الكامل)

| وَ لِمِثْلِ بِـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | طَحَنَتْ رَحَى بَـــدْرٍ لِمَهْلِكِ أَهْلِهِ      |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| لَا تَبْعَدُوا إِنَّ الْمُـلُوكَ تُصَرَّعُ        | قُتِلَتْ سَرَاةُ النَّاسِ حَوْلَ حِيَاضِهِمْ      |
| ذِي بَهْجَةٍ يـأوي إلَيْهِ الضُّيَّعُ             | كَمْ قَدْ أُصِيبَ بِهِ مِنْ أَبْيَضَ مَاجِدٍ      |
| حَمَّ الُ أُثْـــقَالٍ يَسُودُ وَيَرْبَعُ         | طَلْقُ الْيَدَيْنِ إِذَا الْكَوَاكِبُ أَخْـلَفَتْ |
| إِنَّ ابْنَ الْأَشْرَفِ ظَلَّ كَعْبًا يَجْزَعُ    | وَيَـقُولُ أَقْوَامٌ أَسَرُ بِسَخَطِهِمْ          |
| ظَلَّتْ تَسُوخُ بِأَهْلِهَا وَتُصَـــــدَّعُ      | صَدَقُوا فَلَيْتَ الْأَرْضَ سَاعَةَ قُتِلُوا      |
| أَوْ عَاشَ أَعْمَى مُرْ عَشًا لَا يَسْمَعُ        | صَارَ الَّذِي أَثَرَ الْحَدِيثَ بِطَعْنِهِ        |

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

انظر أيضًا الواقدي، المغازي، ج2، ص175. /ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص382. لم يذكر ابن سعد هذه الأبيات.

أبن هشام، السيرة النبوية، ج3 ، ص31.

نُبِّنْتُ أَنَّ بَنِي الْمُغِيرَةِ كَلَهُمْ خَشَعُوا لِقَتْلِ أَبِي الْحَكِيمِ وَجُدِّعُوا فَيَنْتُ أَنَّ بَنِي الْمُغِيرَةِ كَلَهُمْ وَجُدِّعُوا وَ ابْنَا رَبِيعَةَ عِلْدَهُ وَ مُنَبِّهُ مَا نَالَ مِثْلَ الْمُهْلِكِينَ وَتُبَّعُهُ مَا نَالَ مِثْلَ الْمُهْلِكِينَ وَتُبَّعُهُ وَ ابْنَا رَبِيعَةَ عِلْدَهُ وَ مُنَبِّهُ

#### 2-1- تنفيذ الاغتيال

جاءت ردود فعل محمّد على ما أتته هذه الشّخصيّات عنيفة، فقد أوردت الرّوايات ما يمكن أن يفهمَ منه أنّه مَن أوْعز بهذه الاغتيالات وباركها.

أمّا عصماء بنت مروان، فقد تكفّل باغتيالها عُميْر بن عُديْ الخطمي، إذ غاضه تحريضها على النّبيّ، فنذر إنْ عاد محمّد إلى المدينة من بدر أن يقتلَها. وفعلاً وَفَى بنذره وقتلها في مشهد مُريع. فقد جاءها ليُلاً وهي نائمة. وحين وجد على صدرها طفلاً ترضعه، نحّاه وأدخل سيفه في صدرها حتى أنفذه من ظهرها. ولمّا أصبح صلّى الصّبح مع محمّد واعترف له بما فعله. فما كان منه إلا أن بدّد إحساسه بالدّنب وقال له: " لا يَنْ تَطِحُ فِيهَا عَنْزَانِ" و قال أيضًا مخاطبًا أصحابه: " إذا أخبَبتم أَنْ تنظرُوا إلى رَجُل نَصر الله ورسُولَهُ بالغيب، فانظُروا إلى عُمَيْر بن عَدِيّ."2.

أمّا رواية ابن سعد (تـ 230هـ)، فلا تختلف عن رواية أستاذه الواقديّ (تـ 207هـ) رغم أنّه لم يذكر شِعْر عصماء، في حين أنّ ابن هشام (تـ 218هـ) يذكر أنّ محمّدًا أوْعز إلى عُمير بقتلها إذ قال حين بلّغه إيذاء عصماء له:" ألا آخذ لي من ابنة مروان". فاستجاب لطلبه و قتلها، وكان أن بارك محمّد عمله فقال: " نصرتَ الله و رسوله يا عَمير" ثمّ طمأنه قائلاً: " لا ينتطح فيه عنزان."3.

وليس في روايتي الواقدي (نـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) ولو إشارة إلى أنّ محمّدًا أو عز إلى عَمير بقتل عصماء بنت مروان، مثلما تُجمع الرّوايات أنّ عُمَيْرًا كان ضريرًا، حتّى إنّ محمّد كرّمه بتسميتِه "عُميْر البصير".

وإذا قلّبنا النّظر في روايات الواقديّ (تـ 207هـ) وابن هشام (تـ 218هـ) وابن سعد (تـ 230هـ)، فليس فيها ما يدلّ على أنّ عصماء يهوديّة. فمثل هذه الإشارة نجدها في أنساب الأشراف للبلاذريّ $^4$ 

إصدارات المركز العربيّ الديمقراطيّ

226

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن هشام، السّيرة النّبوية، ج3، ص185،186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص 173.

<sup>3</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص283، 284.

ورد في أنساب الأشراف للبلاذري إشارة إلى أنّ عصماء يهوديّة:" وسرية عمير بن عدي بن خرَشة، أحد بني خطمة، من الأوس، إلى عصماء بنت مروان اليهودي "البلاذري، أنساب الأشراف، تحقيق سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر، بيروت، ط 1.1996، ج1، ص373.

وفي الأموال لأبي عُبيداً وفي السنن لأبي داود2. وفي رواية ابن عبّاس (تـ 68هـ) معلومات من شأنها أن توسّع النّظر إلى حادثة اغتيال عصماء. وما يفهم من هذه الرّواية أنّ مَن قتل بنت مروان هو زوجها، إذ كانت تسُبّ محمّدًا وتشتمه فنّهَاها فلمْ تنْتَهِ، فتربّص بها ليلة من اللّيالي فأخذ المعول ووضعه في بطنها واتّكا عليه. ولم يشفع لها عنده تودّدها أو اللؤلؤتان اللّذان أنجبتهما له. ولمّا تبيّن لمحمّد أنّ الأعمى قتلها قال: "ألا اشهدُوا إنّ دمها هَدَر "3. أمّا أبو عفك، فقد قتله سالم بن عُمير، وقد ذكر كلّ من ابن هشام (تـ 218هـ) والواقدي (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) بإيجاز كبير هذه الحادثة. والأمر البيّن أنّ روايتي الواقديّ (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) لا تتضمّنان أيّ إشارة تنصّ على والأمر البيّن أنّ روايتي الواقديّ (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) لا تتضمّنان أيّ إشارة تنصّ على أنّ محمّدًا هو الذي أوْعز إلى سالم أو أمره بأن يقتُلُ " أبا عفك" بل أشار إلى أنّ سالمًا نذر نذرًا بأن يقتله أو يموت دون هذا الأمر 4. في حين أنّ ابن هشام (تـ 218هـ) يصرّح بأنّ محمّدًا طلب رأس "أبي عفك": " من لي بهذا الخبيث. 5".

واللاّفت للانتباه أن ابن سعد (تـ 230هـ) أقرّ بيهوديّة أبي عفك<sup>6</sup>، في حين غاب هذا النّعت عن الواقديّ(تـ 207هـ) وابن هشام (تـ 218هـ). والواقع أن المصادر الثّلاثة تُجمِع على أنّ أبا عفك قد أساء إلى محمّد.

ولئن كان ابن هشام (تـ 218هـ) والواقديّ (تـ 207هـ) قد ضمّنا في روايتيْهما لِمقتل أبي عفك شعرًا منسوبًا إليه، فإن ابن سعد (تـ 230هـ) أشار إلى إنشاده شِعْرا مُعاديًا لِمُحَمّد دون أن يذكرَ ولو بيْتًا واحدًا. أمّا إذا تدبّرنا مقتل ابن الأشرف، فإنّنا نلاحظ أنّ محمّدًا طلب رأس ابن الأشرف حين بلغ أذاه حدًّا لا يمكن السّكوت معه. وقد أشار كلّ من الواقديّ (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) وابن هشام (تـ 218هـ) إلى ذلك، وقد استجاب محمّد بن مسلمة إلى مَطْلَب محمّد8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو عبيد، الأموال، ص ص 271 و 272.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حَدَّثْنَا الْبِن عِباسٌ أَنَّ أَعْمَى كَانَتْ لَهُ أُمُّ وَلَدِ تَشْتُمُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَقَعُ فِيهِ، فَيَنْهَاهَا فَلَا تَنْتَهِي، وَيَزْجُرُهَا فَلَا تَتْزَجِرُ . قَالَ: فَلَمَّا كَانَتْ ذَاتَ لَيْلَةٍ جَعَلَتْ تَقَعُ فِي النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ، فَأَخَذَ الْمِغْوَلَ فَوَضَعَهُ فِي بَطْنِهَا، وَاتَّكَأَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ، فَأَخَذَ الْمِغُولَ فَوَضَعَهُ فِي بَطْنِهَا، وَاتَّكَأَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ، فَأَخَذَ الْمِغُولَ فَوَضَعَهُ فِي بَطْنِهَا، وَاتَّكُنَّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ، فَأَخَذَ الْمِغُولَ فَوَضَعَهُ فِي النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ، فَأَخَذَ الْمِغْولَ فَوَضَعَهُ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ الْمَعْتَى فَيْعَاءُ وَاللَّهُ الْمَعْتَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُهُمُهُ، فَأَخَذُ الْمِغُولَ فَوَضَعَهُ فِي النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَشْتُمُهُ فَأَخَذُ الْمِغُولَ فَوضَعَهُ فِي النَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَاللَّهُ الْمَعْتُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا فَقَتَلَهُ وَاللَّهُ الْمَقْتَلُهُ إِلَّهُ فَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ مَا لَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَامِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاللَهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِقُهُ وَلَا اللَّهُ الْمَنْعُ اللَّهُ الْمُهُ اللَّهُ الْمَلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ الْمُقَالَعُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولِ الللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْمُؤْلِقُ الللللَّهُ الللللْمُولُ اللَّهُ اللللَّهُ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، حديث 4462، ص 417.

<sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص185. انظر أيضًا ابن سعد، الطبقات، ج2، ص26.

<sup>5</sup> ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص281.

 $<sup>^{6}</sup>$  ابن سعد، الطّبقات، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> قال محمد: " من لي بابن الأشرف"، انظر الواقدي، المغازي، ج1، ص187. / ابن سعد، الطّبقات، ج2،

ص29. / وابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص15.

<sup>8</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص187. / آبن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص16. / ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص29.

لم يُشرُ ابن هشام (تـ 218هـ) إلى أنّ محمّدًا طلب من قائد فرْقة الاغتيال استشارة سعد بن معاذ. في حين أنّ الواقدي(تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) أشارًا إلى هذا الأمر 1، مثلما أنّ ابن هشام (تـ 218هـ) على عكس الواقديّ(تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) لم ينصَّ على أنّ محمّدًا بن مسلمة طلب الإذن من النّبيّ 2. وتذكر المصادر الثّلاثة أنّ محمّدًا قد وجّه فرقة الاغتيال بعد أن استدرجت كعبًا وواعدته 3. ولئن نصّت المصادر المذكورة على أنّ الغِرقة جاءت برأْس ابن الأشرف إلى محمّد الذي استبشر بالحدث، و كان في انتظاره 4، وتحدّثوا عن خوْف اليهود 5، فإنّ الواقدي (تـ 207هـ) تفرّد بذكر الاتفاق الذي عقده محمّد معهم 6. وتجدر الإشارة إلى أنّ الواقديّ (تـ 207هـ) تغرّد أيضًا بذكِر السّياق الذي انتظم قتل ابن الأشرف 7.

هكذا نتبين أنّ المصادر على اختلافها في الجزئيّات أكّدت أنّ محمّدًا قد بارك عمليّات الاغتيال وربّما أشرف على بعضها. وكانت هذه العمليّات بمبادرة فرديّة أو عملاً جماعيّا مُنَظَّمًا. والواقع أنّ هذا الفِعْل العنيف قد فرضته معركة بدر، إذ اتّخذ محمّد سياسة جديدة في التّعامل مع خصومه. ولم يكن لِيسمحَ بعد الانتصار المُعْجِز لأيّ شخصيّة أن تُسِيءَ إليه أو إلى دعْوته. والجدير بالملاحظة أنّ هذه الاغتيالات لم تورث مشاكل تتعلّق بالتّحالفات القبليّة. ومع ذلك، فإنّ سلوك محمّد يبدو غير مبرّر في مظهريْن: أوّلهما تتبُّعه شعراء اليهود بالاغتيال وسكوته عن شعراء قريش، وثانيهما مباركته لاغتيال امرأة ممّا لا يتّفق مع سُنَن العرب وَقَتَنْذِ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الواقدي، ج1، ص187.

 $<sup>^{2}</sup>$  الو اقدي، المغازي، ج1، ص ص $^{2}$ 192-191. / ابن سعد، الطّبقات، ح2، ص $^{2}$ 

الواقدي، المغازي، ج1، ص ص187-189، ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص29. / ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، 3. الماقدي، المغازي، ج1، ص 29.

الواقدي، المغازي، ج1، ص 191/ ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص ص17 -18. / ابن سعد، الطّبقات، ج2، -30.

الواقدي المغازي، ج1، ص191. / ابن هشام، السّيرة النبويّة، ج3، ص18. / ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص30..  $^{6}$  " فكتبوا بينه وبينهم كتابا تحت العذق في دار رملة بنت الحارث فحذرت اليهود وخافت وذلّت يوم قتل ابن الأشرف"، الواقدي، المغازي، ج1، ص191.

<sup>7 &</sup>quot; وكان الرّسول صلى الله عليه وسلّم قدّم المدينة وأهلها أخلاط منهم المسلمون الذين تجمعهم دعوة الإسلام، فيهم أهل الحلقة والحصون، ومنهم حلفاء للحيّيْن جميعًا الأوس والخزرج. فأراد رسول الله صلى الله عليه وسلّم حين قدم المدينة استصلاحهم كلّهم وموادعتهم، وكان الرّجل يكون مسلمًا وأبوه مشركًا. فكان المشركون واليهود من أهل المدينة يؤذون رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه أذى شديدًا، فأمر الله عز وجل نبيّه والمسلمين بالصّبر على الله والعفو عنهم، وفيهم أنزل: وَلتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ. (آل عمران: 186) الواقدي، المغازي، ج1، ص184-.185

#### 2- قراءة المستشرقين للاغتيال

تناول المستشرقون الاغتيالات التي طالت شخصيّات يهوديّة، ولم تخرج آراؤهم عن إدانة هذا التّصرّف العنيف أو محاولة فهمه في سياقه التّاريخيّ باستجلاء أسبابه ومسبّباته.

لقد رأى فنسنك (A. Wensinck) أنّ مقتلَ عصماء الذي تلا التّخلّص من أبي عفك لم يحدث لِكونها يهوديّة بل لأنّها هجَت محمّدًا. ولئن بدَا هذا العمل الدّموي غير مُبرَّر من منظورنا اليوم، فإنّ وجود أعداء كُثْر حول محمّد في المدينة حمّله على أن يحْمِيَ نفسه من كلّ ما من شأنه أن يهدّدَه أ. وأشار فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ الهجاء كان يعني الكثير بالنّسبة إلى العرب، حتى إنّ محمّدًا قد كلّف حسّانًا بن ثابت للذبّ عنه بلسانه فانبرى يهجو كعبًا ومن استقبله من المكّيين، فضاقُوا ذرعًا بهجائه وأوْصدوا دونه الأبواب. وحين لم يجدْ كعب من يُؤويه قفّل راجعًا إلى المدينة حيث سيلقى مصيره الفظيع ق.

أمّا بالنّسبة إلى اغتيال ابن الأشرف فقد اخْتَبر فنسنك (A. Wensinck) الرّوايات التي نقلت هذا الحدث، وانتهى إلى نتيجتيْن: الأولى أنّ روايتيْ ابن إسحاق (تـ 151هـ) والواقديّ (تـ 207هـ) لا تختلفان إلاّ في جزئيّتيْن تقريبًا. فممّا لم يذكره ابن إسحاق وذكره الواقديّ أنّ كعبًا أُطْرِد من مكّة وأنّه أنشد أبياتًا يشبّب فيها بأمّ الفضل. في حين أنّ النّتيجة الثانية تتمثّل في أنّ الرّوايات اللاّحقة على اختلافها ليُست إلاّ توسعة لما أورده ابن إسحاق<sup>4</sup>. ويذهب فنسنك (A.Wensinck) إلى أنّ كعب بن الأشرف قد آذى محمّدًا قبل معركة بدر وحرّض المكّبين على الثّأر لِساداتهم بعدها<sup>5</sup>، ولكنّه يتظنّن على ما أورده كتّاب السيرة من روايات حول اغتيال كعب مبيّنًا أنّهم قد تباينوا في تحديد سبب قتل الطّائي اليهوديّ. ورغم مثابرة الأوائل من الذين أرّخوا لِسيرة محمّد لإيجاد صِلَةً بيْن الفِعْل وسببه، فإنّهم قد ربطوا بيْن الأمريْن(الهجاء والاغتيال) بطريقة اعتباطيّة.

وينتهي فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ سلوك ابن الأشرف المُعَادي لِمحمّد بعد بدر كان وراء التّخلُص منه. وكان ذلك إثر فترة قصيرة بعد بدر 7. ويشير أيضًا إلى أنّ الرّواية الإسلاميّة برّرت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina. p110 انظر أيضًا مر غليوث فقد رأى أنّ ما أتنّه عصماء بنت مروان من هجاء هدّد حياة محمّد، جعل من حكْمه عليها (See, D.S. Margoliouth, Mohammed London مبرّرًا خاصّة أنّ الهجاء له قيمة كبيرة عند العرب. and Glasgow: Blackie and son Lr d., 1939, p 278.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 112

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الواقدي، المغازي، ج1، ص192.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina p .112

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, p .113.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid, p.113.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid, p .113

أفعال محمد الشنيعة بإسنادها إلى أوامر إلهيّة، مثلما هو الأمر في حصار قينقاع والنّضير وفي تصفيته لقريظة. وقد جعل هذا المنطق التّبريريّ كلّ أفعاله غير مَعِيبَة. على أنّ فنسنك ( .A كسفيته لقريظة. وقد جعل هذا المنطق التّبريريّ كلّ أفعاله غير مَعِيبَة. على أنّ فنسنك ( .A كسفيته للهود تجسّد في تحريض محمّد ( Wensinck ) قد ناقش ما ترتّب عن قتل ابن الأشرف من ترويع لليهود تجسّد في تحريض محمّد لأتباعه على قتل أيّ يهوديّ يظفرون به. وقد انتهى هذا الفصل من " الرّعب " بإبرام بمعاهدة معهم.

لم يقبل فنسنك (A. Wensinck) رواية الديّار بكري (تـ 966هـ) التي تنصّ على أنّ محمّدًا، لمّا فرغ من أمر ابن الأشرف، سار مباشرة لِحصار بني النّضير. لكنّه أشار إلى أنّ ابن إسحاق (تـ 151هـ) لم يذكر أيّة تفاصيل عن المعاهدة التي أبْرمها محمّد مع اليهود المُرَوَّ عين 1.

جاءت حُجَجُ فنسنك (A. Wensinck) في نقده للرّوايات التي تناولت اغتيال ابن الأشرف معقولة ومفيدة على الرغم من أنّ الاختلافات بيننها لا تؤدّي إلى تصوّرات مغايرة لمسار الأحداث. فمنذ معركة بدر اختار محمّد أن يُقلِعَ عن مُسالَمة اليهود مقرّرًا أن يَضعَ حدًّا لازدرائهم العلنيّ. وقد كان حصاره لبني قينقاع وطردهم إعلانًا عن هذا التوجُّه الجديد. ومِنَ المنطقيّ أن يكونَ محمّد عنيفًا مع كلّ من تسوّل له نفسه الإساءة إليه والتّآمر مع أعدائه. ومن المنطقيّ أيضًا أن ينشطَ اليهود لإحباط مشروع محمّد وإرباكه بكلّ الوسائل المُتَاحَة. وعلى هذا النّحو يبدو تبرير فنسنك (A. Wensinck) لمقتل عصماء بنت مروان متهافِتًا. فَقَتْلُها لم يتِمَّ لأنّها هَجَتْ محمّدًا، وحرّضت عليه بني قيلة فقط، وإنّما لأنّها كانت متنفّذة في أوس مناة وناطقة بلِسانهم حتى إنّها منعتْهم من الدّخول في الإسلام².

ولم يدقّق فنسنك (A. Wensinck) القول في أسباب مقتل كعب بن الأشرف، ولم يضعه في سياقه. ذلك أنّ ابن الأشرف كان يحْمل رؤية مغايرة لرؤية محمّد، إذ كان يؤمِن بالعلاقات القبليّة، في حين أنّ صاحب الدّعوة الجديدة لا ينفكّ يحاول استبدال الرّوابط القديمة برابطة الدّين³. ثمّ إنّاشار فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ كتُب السّيرة تبرّر أفعال محمّد الوحشيّة بإعطائها صبغة إلهيّة. وهذا رأيٌ مقبول في عموميّته لأنّ كلّ أفعال محمّد تجمّع بيْن الدّينيّ والسّياسيّ. فكلّما اقتنع بفكرة تحوّلت إلى مادّة للوحْي. بيْد أنّ أنّ هذا الأمر ليس من صنيعة الرّواة بل هو خصوصيّة من خصوصيّات محمّد ودعوته. ويمكن للباحث كذلك أن يتصدّى، لِمَا ذهب إليه هشام جعيّط الذي يؤكّد على أنّ محمّدًا

<sup>1</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p114.

<sup>&</sup>quot; فلمّا صار إليهم النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم وجدهم ينُوحُونُ على كعب بن الاشرف وقالُوا يا محمّد واعية على إثر واعية وباكية على إثر باكية قال نعم قالوا ذرنا نبك على شجوننا ثمّ نأتمر أمرك فقال النبيّ خرجوا من المدينة." حسين بن محمّد الديار بكري، تاريخ الخميس، ج1، ص 461.

<sup>2</sup> هشام جعيط، محمد في المدينة وانتصار الإسلام، دار الطليعة، ط1، لبنان، بيروت، 2015، ص 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> انظر هشام جعيط، محمد في المدينة، ص ص 93، وانظر أيضًا منتغومري واط، محمد في المدينة، ص 368.

يُطَوِّع السّياسيِّ لِصالح الدّينيِّ وليس توسيعًا للسّلطة¹، بالقول إنّ الوقائع الماديّة هي التي تحدّد الوعي وليس العكس.

لمُ يناقش واط (M. Watt) اغتيالات محمّد للشّخصيّات اليهوديّة في كتابه "محمّد في المدينة"، لكنّه سلّط بعض الضّوء على اغتيال كعب بن الأشرف. فقد ذكر جمْلة ما وَرَد في كُتُب السّيرة حول هذا الحدث (الواقدي، الطّبري، ابن هشام) ثمّ حدّد تاريخ اغتيال كعب بن الأشرف وهو الشّهر العاشر من السّنة الثّالثة هجريًا2، مثلما أنّه نصّ على نسبه مُبيّنًا أنّه من بني النّضير، وعرَض بعض تفاصيل الاغتيال مؤكّدًا أنّ محمّدًا قد كسب ثقة محمّد بن سلمة وأبي نائلة، وكان أحدهما أخًا لكعب من الرّضاعة. ومثل هذه الثقة كانت وراء استجابة محمّد بن مسلمة لرغبته في التّخلّص من ابن الأشرف. وفعلاً تمكّن ابن مسلمه ومرافقُوه من مخادعته مستغلّين قرابته بأبي نائلة، إذ صدّق ابن الأشرف شكواهم وتبرُّمهم من سياسة محمّد وما أفضيَت إليه من شظف في العيْش. فنزل عند طلبهم ووافق أن يقرضَهم مالاً مقابل أن يرهنُوا عنده أسلحة. ثمّ نجحُوا في استدراجه لأخذ الرّهن. وفي الأثناء حملوا عليه وقتلوه بعد مقاومة شرسة<sup>3</sup>.

ويعلّق واط (M.Watt) على انتماء المتآمرين الخمسة إلى بني عبد الأشهل موضِدًا أنّ هذا الاختيار كان مقصودًا، لأنّ بني النّضير كانُوا حلفاء لِبني عبد الأشهل، وهو ما يعني أنّ قبيلة النّضير لن تطالِبَ بدفْع الدّيّة<sup>4</sup>. وبإيجاز يذكر واط (M.Watt) أنّ مقتل ابن الأشرف أدّى إلى توقيع معاهدة بين محمّد واليهود<sup>5</sup>.

ولم يكشف واط (M.Watt) عن موقفه من هذه الحادثة أثناء تحليله لها، وإنّما سَاق استنتاجًا عامًا يتعلّق بسلوك محمّد مع اليهود بعد بدر، مشيرًا إلى أنّه لا يدلّ على القسوة بقدر ما يدلّ على أنّ محمّدًا كانت له نظرة بعيدة المدى يسعى إلى تحقيقها، وكان يُكَيّف أعماله ومواقفه حسب المُتَغَيِّرات6.

لقد جاءت قراءة واط (M. Watt) لاغتيال كعب بن الأشرف مُوجَزَة، إذ لم يناقش الرّوايات التي تعلقت بهذه الحادثة. ولعلّه لم يجانب الصّواب في ذلك، لأنّ هذه الرّوايات على ما فيها من اختلافات مثلما ذكرنا- لا تؤدّي إلى استخلاص نتائج مُتضاربة. لكن واط (M. Watt) لم يتحدّث عن مقتل عصماء بنت مروان أو أبي عفك في مسار ذكره لِنضال محمّد الماديّ ضدّ اليهود، رغم ما لِهَذْين

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  هشام جعيط، محمد في المدينة وانتصار الإسلام، دار الطليعة، ط $^{1}$ ، لبنان، بيروت، 2015، ص $^{5}$ .

<sup>2</sup> منتغمري واط، محمد في المدينة، ص320.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 321.

منتغمري واط، محمد في المدينة، ص321.

المصدر نفسه، ص321.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المصدر نفسه، 331.

الاغتيالين من أهمّية في تبين إحدى الطرائق الجديدة التي اعتمدها محمّد كيْما يثبّت أقدامه في المدينة. ومن المُفْتَرض أنّه شرع في تكوين نواة فرْقة قارّة، قادرة على تنفيذ هذه المُهمّات الصّعبة. مثل هذا التّأويل لا عيْب في قبوله خاصّة إذا علمنا أنّ النّبيّ أحاط نفسه بمجموعة من المتحمّسِين لِدَعُوته، بينها فئة مُهَمَّشة تلازمه في المسجد وهم أهل الصُّفة.

ويُعَدُّ عدم تفصيل واط (M. Watt) القول في أسباب قتْل كعب بن الأشرف نقصًا في قراءته لِهَذِه الواقعة. ولعلّه لم يرَ فائدة من ذلك لأنّ الرّوايات وضّحتها، فابن الأشرف قُتل لأنّه هجا محمّدًا وشبّب بنساء المسلمين، وحرّض المكّبين على الثّار ممّن ألحق بهم الهزيمة والعار.

أمّا نيوبي (G.D. Newby)، فقد نظر إلى اغتيال كعب بن الأشرف من زاوية سياسيّة. فمقاومة اليهود قد استمرت بعد معركة قينقاع، فكان أن قاد كعب حملة الدّعاية ضدّ محمّد، فهجاه وشبّب بنساء المسلمين<sup>1</sup>. ولمّا كان الهجاء حسب مر غليوث (D.S.Margoliouth) أشدّ حدّة من السيّف عند العرب <sup>2</sup>، فإنّ قصائد كعب وما فيها من جرأة قد انتشرت، وهو ما أقلق محمّدًا فطلب رأسه. حينها تطوّع محمّد بن مسلمة لإنجاز المهمّة. وأصبح بذلك أوّل عميل سرّيّ للاغتيال في القوّات الإسلاميّة.

ويشير نيوبي (G.D. Newby) إلى أنّ سعد بن معاذ قائد بني عبد الأشهل هو من لعب دور الحارس الشخصيّ لِمحمّد في بدر فضلاً عن التّأثير في قومه الذين دخلوا الإسلام، وكان مُتَحمِّسًا للقضاء على المكِّيين كلّهم في بدر، وكان له دور مهمّ في إقصاء بني قريظة وحثّ محمّد على إنجاز مهمّة الاغتيال. وذكر نيوبي (G.D.Newby) أيضًا أنّ هذه الحادثة جعلت اليهود يفزَ عُون، خاصة بعد تحريض محمّد للمؤمنين أن يقتلُوا كلّ يهودي يظفرُون به، وبذلك يكون "المسلمُون قد شرعُوا في حملة إرهاب ضدّ المعارضة اليهوديّة"4.

إنّ قراءة نيوبي (G.D. Newby) على إيجازها مفيدة في بعض النّقاط أبرزها تحديد العلاقة بين محمّد بن مسلمة وسعد بن معاذ. فقائد بني الأشهل شجّع المُتطوّع لإنجاز مهمّة اغتيال كعب. ومِنَ المُفترَض أنّه وجّهه وَزَاد من حماسه لمّا بدَا له الأمر جسيمًا. ولعلّ نيوبي (G.D. Newby) يلمّح في هذا الصّدد إلى أنّ بني عبد الأشهل من الأوس ربّما مثلُّوا نواة صلبة تدافع عن محمّد بشراسة.

1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>D.G. Newby, the History of Jews of Arabia, p88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D.S. Margoliouth, *Mohammed*, London and Glasgow: Blackie and son Lr d., 1939. p

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D.G. Newby, the History of Jews of Arabia, p89.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, p.89.

ومن النقاط المفيدة في قراءة نيوبي (G.D. Newby) عدُّ مقتل ابن الاشرف وما ترتب عنه من تحريضٍ على اليهود بداية عمليّة إرهاب ضدّ المعارضة اليهوديّة. ورغم الاتفاق المزعوم بين محمّد واليهود إثر اغتيال كعب بن الأشرف واستجابة محيّصة ألقرار محمّد الصّادم بقتل كلّ يهوديّ يظفر به المؤمنون، فإنّ النّبيّ وأتباعه واصلُوا سياسة العنف في حصار بنِي النضير وفي تصفية بني قريظة. على أنّ قراءة نيوبي (G.D. Newby) تشكُو ما تشكُو منه قراءة واط (M. Watt)، فقد جاءت مُقتضبة حتّى أنّه كاد يكتفي بتلخيص للأحداث. وقد يكون مردّ هذا الإيجاز النّظر إلى حادثة اغتيال كعب بن الأشرف بوصفها حلقة من حلقات سياسة محمّد الجديدة بعد بدر. ومن ثمّة فإنّ التّفاصيل عند نيوبي (G.D. Newby) تبدو مسألة عرضيّة، فالمهمّ بالنّسبة إليه أنّ المعارضة اليهوديّة استمرّت وأنّه بعد انتصار بدر الكبير، كان لِمحمّد من الجرأة ما مكّنه من التّخلُص من أعدائه اليهود فرادى وجماعات. وقد مثّل الاغتيال وفق هذا النّصوّر الوجه الثّاني للدّعوة؛ الوجه العنيف.

يبدو أنّ المستشرقين على اختلاف قراءاتهم للاغتيالات أدائوا بدرجات مُختلفة سلوك محمّد العنيف. فواط (M. Watt)، الذي يحاول دائمًا أن يكون موضوعيًّا، نعت الخطّة التي اعتمدها محمّد بن مسلمة وجماعته لِقتل ابن الأشرف بالمؤامرة. أمّا فنسنك (A. Wensinck) فقد وَسَمَ اغتيال عصماء بنت مروان بالدّمويّ وبالعمل الخاطئ، ورأى في نهاية ابن الأشرف بُعدًا مأساويًّا، في حين أنّ نيوبي (G.D. Newby) عدَّ تصفية القائد الطّائي اليهوديّ إعلانًا عن بداية حملة إرهابيّة ضدّ المعارضة اليهوديّة في المدينة. أمّا ميور (W.Muir) فقد استهجن هذه الاغتيالات السرّيّة، ورأى فيها " أعمال غادرة ووحشيّة تسوّد صفحات سيرة محمّد 2."، وذهب إلى أنّ هذه السلوك الدّامي رسالة واضحة. فتجنُّب نقمة محمّد لا يمكن تفادِيها إلاّ بتبنّي الدين الجديد قي ويأتي موقف قسطر رسالة واضحة. فتجنُّب نقمة محمّد لا يمكن تفادِيها إلاّ بتبنّي الدين الجديد 3. ويأتي موقف قسطر أركان سوق على أرضه، لكنّ هذا السّبب لا يكفي للنيل من ابن الأشرف 4.

٠

 $<sup>^{1}</sup>$  الواقدي، المغازي، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «.... dastardly acts cruelty which darkens the pages of the life of Muhammad. » W. Muir, *The life of Mohammed*, P.245.

These lawless and sanguinary acts alarmed all that party at Medina which still regarded the strangers and the new faith with suspicion and dislike. And above all, terror crept over the hearts of the Jews There was good reason for it. » Ibid, p 240.

<sup>&</sup>quot;هذه الأعمال غير الشّرعية والدّمويّة توجّست منها الأطراف كلّها في المدينة التي ما فتئت تنظر إلى الغرباء وإلى الديّن الجديد بعين الرّيبة والرّفص. فضلاً عن ذلك تسلل الرّعب إلى أفئدة يهود المدينة. وسبب هذا الشّعور وجِيه." Ibid, p 240.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M.J Kister, the market of the prophet, *in studies in Jahiliyya and early Islam* (London, 1980), pp 272-274-276.

كانت تصفية كلّ من عصماء بنت مروان وأبي عفك وكعب بن الأشرف في الفترة الفاصلة بين بدر وحصار بني النّضير. وكان هذا الفعل استمرارًا لمعركة بدر. فالانتصار على العدوّ الخارجيّ وما أفرزه من ثقّة بمحمّد ودعوته جعل النبيّ يستغلُّ حالة الاستنفار للشّروع في ضرّب المعارضة اليهوديّة ومقارعتها بالسّيف. فكان حصار بني قينقاع واغتيال من سوّلت له نفسه إرباك الجماعة المُلْنَقَة حول قائدها ودعوته.

أمّا اليهود فقد حملهم انتصار بدر إلى اعتماد الوسائل المُتاحة لإيقاف محمّد عند حدِّه. فقللوا مِن قيمة النّصر الذي حقّقه وتحدَّوْه مثلما حرّضُوا المكّبين على الثّأر لأنفسهم. مثلُ هذا التّقابل بيْن مشروع محمّد الذي بدأت ملامحه تتشكّل، بل صار حقيقة لا يمكن إنكارها، وبين المعارضة النّوعيّة لليهود في المرحلة التي تلّت بدرًا مباشرة، هو الذي حتّم المواجهة وما نتج عنها من طرد لِبني قينقاع وتصفية لِعناصر فاعلة في جبهة المعارضة اليهوديّة.

لقد كانت رسالة الاغتيالات واضحة لأعداء محمد ولأنصاره معًا. فالنبيّ صار أقوى، وكلّ من سيقف حاجزًا أمام مشروعه ستُستأصل شأفته دون رحمة. ولم تكن هذه الاغتيالات ردود فعل انطباعيّة تأثّرية، بل كانت مبنيّة على قراءة واعية للتّحالفات القبليّة ولعلاقة الجماعة المؤمنة بالرّابطة الدّينيّة، ومُتمَثِّلةً بلحَجْم الخطورة التي تمثّلها بعض الشّخصيّات اليهوديّة المُتنَفِّذة. لأجْل ذلك اختار محمد أفرادًا من بني عبد الأشهل لاغتيال كعب بن الاشرف لأنّهم كانوا أكثر قدرة على خداع هذه الشّخصيّة التي مازالت تؤمن بالتّحالفات القبليّة. وقد وُققوا في مهمتهم توفيقًا تامًا. وكلّف محمّد أيضًا أحَد بني خطمة لاغتيال عصماء، وخطمة عشيرة مجاورة لأوس مناة. وكان اغتيال كلّ من عصماء وأبي عفك وكعب بن الأشرف تقديرًا صحيحًا من منظور محمّد، فقد لعبوا دورًا مُهمًا في الإساءة إليه والتّحريض ضدّ الدّعوة الجديدة.

صحيح أنّ الاغتيالات كانت مروّعة، فمشهد إزاحة الرّضيع من على صدر أمّه وإنفاذ السّيف في صدرها وهي نائمة أمر لا تسْنَسِيغه العواطف الإنسانيّة، كذلك الأمر بالنّسبة إلى طريقة تصفية ابن الأشرف، فهي بكلّ مقاييس اليوم منفّرة. لكن على الباحث الذي لا يركُنَ للإسقاط أن يتفهّمَ هذه الاغتيالات في سياقها التّاريخيّ، فالرّابطة الدّينيّة الجديدة التي أسسها محمّد قد تعزّزت أكثر بهذه الأعمال العنيفة.

إذن فالمسألة أبعد من اختزالها في دموية محمد وَوَحشيته أو انحراف الإسلام عن مساره مثلما ذهب إلى ذلك عدد غير قليل من المستشرقين، بل هي مسألة تتعلق بظرفية سياسية واقتصادية واجتماعية فرضها تقابل رؤيتين: رؤية جماعة ناشئة مكّنت لِنفسها بالْتفافها حول الدّين الجديد الذي

صار عربيًا مُمَيّزًا عن اليهوديّة والمسيحيّة، وتوافّق مع أحلامها في الوحدة في مجالٍ طالما كانت فيه تابعة للفرس أوالبيز نطبّين، ورؤية جماعة أخرى خسرت الكثير من نفوذها السّياسيّ منذ معركة بعاث، ولم تستوعب خطورة اللّحظة الرّاهنة فلم تتسّامَ على انقساماتها، وبقيت أنشطتها في مواجهة الجماعة الجديدة مجرّد ردود أفعال. وقد استعملت كلّ جماعة ما تمتلكه من مَوَاهِبَ في إدارة الصّراع. ورغم أنّ محمّدًا استعمل آليات عصره في مواجهة أعدائه، فإنّه ابتدع في طفرة الصّراع مفهومًا حديثًا هو الاغتيال، بوصفه فعلاً مُنظّمًا يخدم إيديولوجيّة مُعيّنة.

من الواضح أنّ الأخبار والرّوايات قدّمت لنا معلومات مُشوَّشة عن هذه الاغتيالات ولم تخبرنا عن تفاصيل مهمّة تتعلّق بملابسات التّخطيط لها، إلاّ أنّ هذا لا يمنع من الافتراض أنّها كانت اغتيالات مُبَرْمَجَة ودقيقة أشرف عليها محمّد بنفسه.

لقد حاولت كتب السيرة أن تضع السياقات الملائمة لهذه الاغتيالات. ولا شكّ في أنّ ذلك تمّ وفْق أهدافهم في تلك الفترة، وهي أهداف مُقترِنة في جانب من جوانبها بالجدل الإسلاميّ اليهوديّ ومتصلة بتشكيل صورة لِمحمّد تتطابق مع أُفق التقبّل حينها.

ويبدو أنّ الاختلافات في سرد وقائع هذه الاغتيالات لم يكن من الغموض بشكل يمنع الباحث من استجلاء سياسة محمّد بعد بدر الكبرى، وما اتسمت به من عنف تجاه اليهود. فقد كان اغتيال عصماء وأبي عفك بعد بدر مباشرة، على الأرجح متزامِنًا مع حصار قينقاع. وقد جاء في أوج نقمة محمّد على اليهود، أمّا اغتيال كعب فقد جاء لاستعادة الهيبة بعد غزوة السّويق.

#### ال الاهلاك

# 1- قراءة في الرواية الإسلامية لحادثة بني قريظة

## 1-1- اسباب غزوة بنى قريظة

تضمّنت مغازي الواقديّ (تـ 207هـ) وسيرة ابن هشام (تـ 218هـ) وطبقات ابن سعد معلومات مهمّة عن الأسباب التي حمّلت محمّدًا على حصار بني قريظة ثمّ تصفيتهم. ولعلّ السّبب الدّينيّ هو الأكثر بروزًا رغم أنّه وَرَدَ ثاويًا في ثنايًا الخطاب. فقد عاتب جبريل محمّدًا على عدم مواصلة القتال مُبيّنًا أنّ اللّه يأمره بأنْ يسِيرَ إلى بني قريظة مُخبِرًا إيّاه أنّه مُستنفِرٌ للقتال، وأنّه سَيَعْمَد إلى حصنهم لِيُزلِزَله 1.

انفرد ابن سعد (تـ230هـ) دون الواقديّ(تـ 207هـ) وابن هشام (تـ 218هـ) بذكر رجاء محمّد من جبريل إذ قال له حين طلب منه المَسِير فورًا إلى حصن بني قريظة: " إنّ في أصحابي جُهدًا فانظر هم أيّامًا2". فضلاً عن ذلك، فإنّ محمّدًا لم يحارب بني قريظة إلاّ لأنهم رفضوا دعوته رغم يقينهم من صِدْقها، إذ الحُجّة عندهم في كتُبُهم. ويتبدّى هذا السبب العامّ من خلال خطاب كعب بن أسد الذي توجّه به إلى اليهود حين تأكّد من أنّ محمّدًا مُناجِزٌ لهم لا محالة. فاقترح عليهم أن يعترفُوا به نبيًا وأنْ يعْدِلُوا عن إنكار هذه الحقيقة حَقْنا لِدمائهم. لكنّهم أبوا أن يكونُوا تبّعًا لأحَدٍ لا سيّما أنّهم أهل نبوّة وكتاب<sup>3</sup>. وفي رواية الواقدي يذكر كعب بن أسد أنّ اليهود وتحديدًا بني قريظة لم يمنعُهم من الاعتراف بمحمّد نبيًا إلاّ حسدهم للعرب<sup>4</sup>. وحده ابن سعد أسقط خطاب كعب بن أسد إبّان الحصار، وتحديث مباشرة عن المفاوضات بعد الاستسلام.

ورغم أنّ السبب الدّينيّ غير مباشر، فإنّه مفيد لِفَهْم سَعْي كتّاب السّيرة إلى إضفاء الشّرعيّة على محاربة محمّد لليهود. وتتجلّى هذه الشّرعيّة في الأمر الرّبّانيّ بالمسبير إلى بني قريظة وفي اعتراف اليهود بمسؤوليّتهم في ما آل إليه أمرهم، فقد أنكروا نبوّة محمّد على قناعتهم بِصِدقِها 5.

وتكشف المصادر المذكورة عن سبب سياسي لا يقل قيمة عن نظيره الدّيني. فبنو قريظة قد نقضروا عهدهم مع النّبيّ. يذكر ابن سعد أنّه " كان بيْن النّبيّ، صلّى الله عليه وسلم، وبين قريظة وَلَثُ من عَهد، فلمّا جاءت الأحزاب بما جاؤوا به مِن الجنود نقضوا العهد وظاهَرُوا

\_

<sup>1 &</sup>quot; إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يأمرك يَا مُحَمَّدُ بالْمسير إلى بني قريظة، فَإنِّي عَامِد إلَيهِم فمزَلْزل بهم حصونهم". أنظر ابن هشام، السيرة النبويّة، ج3، ص 184. أنظر أيضًا الواقديّ، المغازي، ص 497. ابن سعدالطبقات، ج2، ص70.

ابن سعد، الطبقات، ج2، ص73. ابن هشام، السيرة النبوية، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص ص 201-502- 503.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 503

المشركين على رسول الله صلى الله عليه و سلّم "1. إلاّ أنّ الحديث عن "خيانة" قريظة للعهد الذي جمعهم بمحمّد نُلْقِيه أثناء سرد الواقديّ (تـ 207هـ) وابن هشام (تـ 218هـ) وابن سعد (تـ23هـ) لوقائع غزوة الخندق. فقد أغرى حُيي بن أخطب كَعْبًا بن أسد بنقْض العهد مع محمّد، وقد نجح في مسْعًاه بعد لأي 2. ويأتي فعل ابن أخطب في سياق سعي اليهود منذ طرد بني النّضير إلى تشكيل قوّة حوّل قريش لاستنصال شأفة محمّد وأنباعه. وقد اتخذوا من خيْبر التي استقرّ فيها أعيّائهم مقرًا لِندبر هذا الأمر. وكانت أولى الخطوات في مشروعهم شنّ هجوم شامل على المدينة وإقناع قريش بضرورة تصفية محمّد والقضاء على دعوته. وقد تمكّنُوا من ذلك بعد أن تعاهدُوا مع قادَتها وعلى رأسهم أبو سفيان 3. ويشترك والواقدي وابن وهشام في ذكر تفضيل اليهود لِدين قريش على دين محمّد في حين أنّ ابن سعد لم يُشِر إلى هذا الأمر. أمّا الخطوة الثانية، فتمثلت في إقناع العرب وخاصتة سليم وغطفان بما خططوا له 5. ويذكر الواقديّ أنّ اليهود وعدوا غطفان بتمر خيبر سنة وخاصتة سليم وغطفان بما خططوا له 5. ويذكر الواقديّ أنّ اليهود وعدوا غطفان بتمر خيبر سنة أيضًا أنّ حُيي بن أخطب قد لعب دورًا حاسمًا في تحزيب الأحزاب من خلال تلويحه بورقة قريظة ولعنًا أنّ حُيي بن أخطب قد لعب دورًا حاسمًا في تحزيب الأحزاب من خلال تلويحه بورقة قريظة ولعنًا نفهم هذا الدّور بالعودة إلى ما طلبَه أبو سفيان من ابن أخطب إذ دعاه إلى أن ينظرَ في أمر نقض قريظة لِعَهْدها مع محمّد، فائبَرَى إليْهم يقنعهم بما يريده هو وأبو سفيان 6.

وإذا كان العامل الدّينيّ قد مَنَح حرب محمّد لقريظة بُعْدًا " مُقَدَّسا "، فإنّ العامل السّياسيّ برّأ ساحته، فاليهود الذين نقضُوا العهد وظاهروا المُشْركِين يستحقُّون العقاب الشّديد.

على أنّه من المهمّ أن نتظنّن على العامليْن: الدّينيّ والسّياسيّ معًا. فاليهود لم يؤمنُوا بمحمّد قطّ لأنّ رفْضَهم لِنُبُوّتِه لم يكن رفضًا انطباعيًّا وإنّما كان مبنيًّا على قناعة راسخة بأنّ النّبوّة لا تكون إلاّ من نسْل داوديّ<sup>7</sup>. أمّا نقْض اليهود لِلْعهد فمسألة فيها نظرٌ، فبنو قريظة لم يكونُوا ضمن جيش الحصار مثلما أنّهم لم يحاربُوا محمّدًا داخل المدينة. وحتّى المُنَاوَشات التي ذكر ها الواقديّ (تـ 207هـ)8 وابن

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

ابن سعد، الطّبقات، ج 2، ص73. ويذكر الواقديّ سبب محاربة محمّد لبني قريظة من خلال ما قاله كعب بن أسد لليهود مذكّرًا إيّاهم بالخطإ الذي ارتكبه إذ اتبع الرّجل المشؤوم حُيي بن الأخطب. (أنظر الواقدي، المغازي، ج2، ص502.) ويورد الواقديّ خبرًا مفاده أنّ عمرو بن سُعدى تبرّأ من خيانة بني قريظة لمحمّد بعد أن طلب منهم أنْ يدفعوا الجزية ورفضُوا مطلبَه (أنظر الواقدي، المغازي، ج2، ص503)

انظر الواقدي، المغازي، صُ صُ طلا 454-9.59. / ابن هشّام، السيرة النبوية، ج3، ص ص 3-173. / ابن سعد الطّبقات، ج3، ص 30.

<sup>3</sup> الواقديّ، المغازيّ، ج2، ص 441. / ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص 167. / ابن سعد الطبقات، ج2، ص62. 4 الواقديّ، المغازيّ، ج2، ص 442. / ابن هشام، السّيرة النبوية،ج3، ص ص 166-167.

الواقدي، المغازي، = 2، ص ص 342-342. ابن هشام، السّيرة النّبويّة، = 3، ص 167. ابن سعد الطبقات، = 3

الواقدي، المغازي، ج2، ص454، وابن سعد، الطبقات، ج2، ص 63.  $^6$ 

أ فصلنا القول في هذه المسألة في الفصل الثاني من الباب الأوّل.

الواقدي، المغازي، ج2، ص ص 462-463. / ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص ص 179-180.

هشام (تـ 218هـ) لا ترتقي إلى أن تكون مُوَاجَهة مُنظَّمة لِقوّات محمّد. وأغلب الظّن أنّ كعْب بن أسد كان متردّدًا وأنّ حالة من الارتباك قد أحدثها حُيي بن أخطب. ثم عمّق هذا الوضع نعيم بن مسعود بجهده الدّيبلوماسيّ1.

يرمي ما ذكرته كتب السيرة في جملته إلى تبرير حصار محمد لِبني قريظة وتصفيتهم. وهذا المنطق هو السّائد في هذه المصادر، نظرًا إلى نزعتها التّمجيديّة من ناحية، واستجابتها لِتطلّعات الرّواة الذين نقلُوا أخبار اليهود من ناحية أخرى.

## 2-1- المواجهة والاستسلام

لم تكن هناك مواجهة كبيرة بين اليهود وجيْش المسلمِين المُرابِط خارج الحصن، اللّهمّ ما ذكره الواقدي من أنّ اليهود رمَوْا القوات المُحاصِرة بالنّبْل والحجارة أو مَا سجّله من أنّ الزّبير بارز يهوديًّا فقتله. ولم يذكر الواقديّ هذا الخبر وعدّه متّصلاً بمعركة خيبر، 3 على أنّه يوجَد نوع آخر من المواجهة حدث بين محمّد وبني قريظة. فَبِمُجَرَّد أن بلغ النّبيّ الحصنَ، استقبلوه بسبّه وسبّ أزواجه، فردَّ محمّد بعُنْف وعيَّر هم بأنّهم إخوان القردة والخنازير والطّواغيت 4، ويذكر الواقديّ قول أُسيد: "لن نبرح حصنكم حتى تموثُوا جوعًا و إنّما أنتم في عزلة ثعلبٍ في جُحْر  $^{-5}$ .

ولم يتجاوز ردّ فعل اليهود مُجرّد الالتجاء إلى أُسيْد بن حُضير لِيَشْفَعَ لَهم عند محمّد. لكنّ الرّجل صدّهم وقال: "لا عهد بيْني وبيْنكم. "، مثلما استعطفُوا محمّدًا مُعوّلين على حِلْمِه "يا أبا القاسم ما كُنتَ جهولا."6. ويشير الواقدي إلى أنّ الأوس طلبُوا من سعد من معاذ أن يحسنَ في مواليه: "فخرجُوا حوله يقولون: يا أبا عمرو، إنّ رسول الله قد ولآك أمر مواليك لتُحسنَ فيهم، فأحسن، فقد رأيت ابن أبي وما صنع مع حلفائه. ".

يذكر الواقدي وابن هشام، في مسار سردهما لغزوة الخندق، حادثة الهجوم على حصن صفيّة بنت عبد المطلب قصد اقتحامه، وانتهت الحادثة بقتل صفيّة للرّجل الذي حاول دخول الحصن إذ ضربته بخشبة فأردِيَ قتيلاً، لكنّ ابن هشام يتحدّث عن رجل واحد في حين يتحدّث الواقدي عن عشرة أنفار فيهم غزّال بن السّمؤال.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص ص 480-493.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ج2، ص ص 500-501.

 $<sup>^{2}</sup>$  يذكر ابن هشام استشهاد ثلاثة من المسلمين يوم قريظة (ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ )، انظر الواقدي، المغازي، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 0، انظر الواقدي،

<sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص500. /. ابن سعد، الطبقات، ج2، ص73. /ابن هشام، السيرة النبوية، ج 3، ص 184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص499.

ما المصدر نفسه، ج  $^{2}$ ،  $^{3}$  الظر، ابن سعد الطبقات، ج2، ص  $^{2}$ . وابن هشام، السيرة، ج3، ص  $^{3}$ 184.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، ج 2، صص 511، 512.

وقد انفرد الواقديّ (تــ 207هـ) بِذكر المُوَاجَهَة المُسلَّحة، في حين اكتفى ابن هشام (تــ 218هـ) وابن سعد (تــ 230 هـ) بالإشارة إلى المواجهة اللّفظيّة. لقد انتهت هذه المواجهة باستسلام اليهود دون قيْدٍ أو شرْط. ورفض محمّد اقتراحات نبَّاش بن قيس، ومِنْها أن يُعَاملَ بنو قريظة مُعَامَلَة بَنِي قينقاع. لكنّه سرعان ما تراجع أمام إصرار محمّد، فَطَلَب الفوْز بالذّراري والنّساء. إلاّ أنّ موقف النّبيّ لم يتغيّر 1.

حاول كعب بن أسد أن يُخرج بني قريظة المُحاصرين من حالة التردُّدِ التي هُم عليْها. فاقترح عليهم ثلاثة اقتراحات، الأوّل يتمثّل في الاعتراف بنبوّة محمّد، والثّاني يتبدّى في قتّل النّساء والذّراري ومواجهة محمَّد وأتباعه دون أن يتركُوا وراءهم ما يخشّوْن عليه. أمّا الاقتراح الثّالث قموصُول بِمُبَاغَتَةِ محمّد يوْم السّبت على حين غرّة، لأنّه من الصّعب على المسلمين أن يتوقّعُوا مهاجمة اليهود في سبتهم العزيز عليْهم. لكنّ هذه الاقتراحات رُفِضت جميعًا، فبنو قريظة واليهود عامة يعُدُّون أنفسهم أهل كتاب ونُبُوّة وليس حريًّا بهم أن يتبَّعُوا أحدًا، وهم أيضًا لا يَخْرقُون سبنتهم مهما كانت الأسباب احترامًا لِتَعاليمهم الدّينية. ويهود قريظة لا يَرَوْن العيْش عيْشًا بعد نسائهم وذراريهم، وإنّ نفوسهم لَتَأبى أنْ تُسَلِّمَ من لا ذنْب لَهم إلى الموت. على أنّ ابن سعد (تـ230هـ) مثلما سبق وأن ذكرنا، أسقط خطاب ابن أسد. ومرّ مباشرة إلى مُطالبَة اليهود بأن يُرْسَل إليهم أبو لُبابة السبق وأن ذكرنا، أسقط خطاب ابن أسد. ومرّ مباشرة إلى مُطالبَة اليهود بأن يُرْسَل إليهم أبو لُبابة السبق وأن ذكرنا، أسقط خطاب ابن أسد. ومرّ مباشرة إلى مُطالبَة اليهود بأن يُرْسَل إليهم أبو لُبابة السبق وأن ذكرنا، أسقط خطاب ابن أسد. ومرّ مباشرة إلى مُطالبَة اليهود بأن يُرْسَل إليهم أبو لُبابة

اختصر ابن سعد (تـ230هـ) الحديث عن "خيانة" أبي أبابة إذ اكتفى بما أتاه من حركة تشير إلى أنّ محمّدًا عازم على ذبْح بني قُريظة مبيّنًا أنّه نَدِم على فِعْلَتِه المُشينة فَعاقب نفسه إلى أن أنزل الله ما به كانت توبتُه². أمّا الواقديّ (تــ 207هـ) وابن هشام (تــ 218هـ) فقد توسّعًا في هذه النقطة وذكرَا تفاصيل عديدة عن خيانته وندَمِه. ويُشِير صاحب المغازيّ أنّ أبًا لبابه قد تأثّر بما قاله اليهود، فقد ذكّروه بَيومِ الحدائق و يوم بُعاث وما كان من نُصْرَتِهم له³. وعاد الواقديّ (تــ 207هـ) إلى رواية مفادُها أنّ محمّدًا عاتب أبا لُبابة، فقد "خاصم يتيمًا له في عذق. فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالعذق لأبي لبابة، فصيّح اليتِيم واشتكى إلى رسول الله صلى الله عليه وسلّم، فقال رسول الله عليه وسلّم عليه وسلّم لأبي لبابة: هَب لِي العذق - يا أبا لبابة- لكي يردّه رسول الله صلى الله عليه عليه وسلّم لأبي لبابة: هَب لِي العذق - يا أبا لبابة- لكي يردّه رسول الله صلى الله عليه عليه وسلّم لأبي لبابة: هَب لِي العذق - يا أبا لبابة لكي يردّه رسول الله صلى الله عليه عليه وسلّم لأبي لبابة:

\_

<sup>1&</sup>quot; يا محمّد ننزل على ما نزلت عليه بنو النّضير، لك الأموال والحلقة وتحقن دماءنا ونخرج من بلادكم بالنّساء والذّراري، ولنا ما حملت الإبل. فأبى الرّسول، صلّى الله عليه وسلّم، فقالوا: فتحقن دماءنا وسلّم لنا النّساء والذّرية فلا حاجة لنا بما حمَلت الإبل. فقال رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم، لا إلاّ أن تنزلُوا على حُكْمي" المصدر نفسه، ج2، ص 501.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن سعد، الطبقات، ج $^{2}$  ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص506.

وسلم إلى اليتيم. فأبى أبو لبابة أن يهبَه لِرسول الله صلى الله عليه وسلّم، فقال: يا أبا لبابة، أعطِه اليتيم، ولكَ مثله في الجنّة. فأبى أبو لبابة أن يعطيَه. "".

جملة الأمر أنّ المفاوضات كانت برقية. ذلك أن موقف محمّد كان واضحًا وثابتًا. فقد أبى إلاّ أنّ يستسلمَ اليهود دون شرْط. أمّا أبو لبابة فقد صدَق بني قريظة المَشُورة، ولكنّه خان محمّداً، وانتهى به الأمر إلى النّدم الشّديد. ويثير سلوك أبي لبابة تساؤلاً حول مشروعيّة اختيار محمد لسعد بن معاذ حكمًا في أمر بني قريظة، مثلما يجعلنا نتظنّن على مدى انهيار الرّوابط القبليّة في مجتمع أراد له محمّد أن يكون مُوحَّدًا على أساس دينيّ. ويبدو أن الواقدي (تــ 207هـ) قد أورد حادثة أبي لبابة مع محمّد واليتيم ليبيّن أنّ خيانته هي من صميم طبعه. أمّا في ما يتعلّق بخطاب كعب بن أسد، فيتناقض مع مبادئ اليهود الدينيّة وتحديدًا في موضوع القتال يوم السّبت أو قتل النّساء والذّريّة.

# 1-3- مصير بنى قريظة

نصّ الواقديّ (تــ 207هـ) وابن هشام (تــ 218هـ) وابن سعد (تـ230هـ) على مساعِي الأوس في التّوسّط لِبني قريظة بوصفهم حلفاء لهم. وذكرُوا أمر بني قينقاع احتجاجًا وقد استجاب محمد لطلبهم فحكّم سعدا بن معاذ - وهو أحد قادة الأوس- فكان حُكم سعد أن يُقتَّل كلّ من جرت عليه الموسى وأن تُسبَى النّساء والذّرية وتُقسّمَ الأموال ولم يكن هذا الحُكْم بغريب عن محمّد فسَعْد هو أحد الرّجال المتحمّسين لِدعوته والأوفياء له. لذلك بارك قراره قائلاً: "لقد حكمت بحكم الله عزّ وجلّ من فوق سبعة أرقعة 4".

الواقع إنّ حكم سعد على بني قريظة تشوبُه بعض الشّوائب، فقد ذكر ابن سعد (تـ 230 هـ) أنّ اليهود نزلُوا على حُكْمِ محمّد إذْ أمر بهم محمّد بن مسلمة " فكُتّفُوا ونُحُوا ناحية، وأُخرج النساء والذرية فكانوا ناحية. واستعمل عليهم عَبْد الله بْن سلام، وجمع أمتعتهم وما وجد في حصونهم مِن الحلقة والأثاث والثّياب، فوجد فيها ألفًا وخمسمائة سيْف وثلاثمائة درْع وألفًا رمح وألف وخمسمائة ترس وحجْفة وخمْرًا وجرار سكر فأهْرِيق ذَلِكَ كلّه ولم يُخمّس. ووجدُوا جمالاً نَواضِح وماشية كثيرة ".5. وتحمِلنا هذه الرّواية على افتراض أنّ محمّدًا هو الذي أصدر الحُكْم أو لمّح إليه. وفي

الواقدي، المغازي، ج 2، ص ص505 و507 - 508. / ابن هشام، السّيرة النّبويّة، ج8، ص ص887، 186، 186.

الواقدي، المغازي، ج 2، ص 510 / ابن سعد، الطبقات، ج 2، ص 71/ ابن هشام، السيرة النبوية، ج 3، ص 188.  $^{2}$  الواقدي، المغازي، ج 2، ص 512. / ابن هشام، السّيرة النّبوية، ج 3، ص ص 198-190.

لم يذكر ابن سعد مسألة قسمة الأموال مثلما أنّ ابن هشام لم يتحدّث عن حكم قتل كل من جرَت عليه الموسى.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص 512.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن سعد، الطبقات، ج 2، ص71.

موضع آخر يشير ابن سعد (تـ230 هـ) إلى أنّ محمدًا قد حكّم سعد بن معاذ حين استشفع الأوس منه لِحلفائهم1.

على أنّه يمكن أن نبدّد هذا الغموض حول الحاكم في أمر بني قريظة، إذ اعتبرنا أنّ حكم سعد هو بِمَنْزلة حُكْمِ محمّد، وأنّ الرّجليْن كانًا لَهُما الموقف نفسه من اليهود. لذلك بارك محمّد ما رآه ابن معاذ في شأن مَن ظَاهرُوا المؤمنين وخانُوا العهد ونقضوه. بيد أنّ بعض الإشارات التي أوردها الواقدي (تــ 207هـ) وابن هشام (تــ 218هـ) تكشف أنّ اختيار سعد لم يكن بريئا، فابن معاذ حين ذهب إلى بني قريظة بِتكليف من محمّد لينظرَ في حقيقة خيانة اليهود للمسلمين أثناء حصار الأحزاب لَهُم، قال له بنو قريظة بِتكليف من رسول الله؟ لا عَهْد بْيننا وبيْن محمّد ولا عقد" فشَتَمَهُم وشَاتَمُوه". ولعلّ ذلك ما جعل سعدًا يدعو الله ألاّ يُمِيتَه حتى تَقَرَّ عينه من بني قريظة?.

المشكل أنّ الأوس كانت تعلم ما يكِنُه سعْدُ من كراهيّة لليهود. ومع ذلك واقَقُوا عليْه حَكَمًا. ربّما يكون هذا الموقف مرتبطًا بتزايد نفوذ محمّد وبتراجع الرّابطة القبليّة أمام الرّابطة الدّينيّة التي بدأت تتوطّد في المدينة.

### 4-1- تنفيذ الحكم

أمّا فيما يتّصِل بِتنْفيذ الحُكْم ففِيه إشارات تفيد أنّ عليًّا بن أبي طالب والزّبير هُمَا من نفّذًا حُكْم الإعدام في مُقاتِلة بني قريظة، وأخرى تذكر أنّ الأوس والخزرح أسْهَما في هذا التّنفيذ. وقد وزّع محمّد ما غَنِمَه من بنى قريظة بين المُقاتِلين المسلمِين.

لقد فصل الواقديّ (تــ 207هـ) وابن هشام (تــ 218هـ) وابن سعد (تــ 230هـ) القول في تنفيذ حكْم سعد بن معاذ واقتسام المَغَانِم. وتتّفق الرّوايات حول حَفْر محمّد خندقًا أو أُخدودًا في المدينة قصد دَفْنِ جُثث الذين سَيَتِمُّ تنفيذ حكْم الإعدام فيهم³. ولم يذكر ابن هشام أو ابن سعد مَنْ نفّذ حُكْمَ الإعدام، في حين أنّ الواقديّ قدّم إشارات مفيدة في هذا الموضوع. فقد نفّذ عليّ والزّبير الحكْم⁴، ثمّ نقلَ موقفَ سعد بن معاذ من كراهيّة الأوْس لِقتل بني قُريظة بوصفهم حلفاء لهم مُشِيرًا إلى ردّ فعل أُسيد بن حُضير إذ قال:" فَمَنْ سَخِطَ ذَلِكَ فَلَا يُرْغِمُ اللهُ إلّا أَنْفَهُ 5".

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ج2، 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 173.

<sup>3</sup> انظر الواُقدي، المغازي، ج2، ص513. /ابن هشام، السيرة النبويّة، ج3 ص 190. و/ ابن سعد، الطّبقات، ج2، ص 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الواقديّ، المغازي، ج2، ص512.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ج2، ص515.

وفي ما يتعلُّق بمكان حبْس السّبْي، فإنّ ابن هشام تحدّث عن حبْسهم في دار بنت الحارث وهي امر أة من بني النّجّار 1، في حين أنّ الواقديّ دقّق المسألة أكثر، فقد حبَس النّساء في هذه الدّار، أمّا الذّراري فكان حبْسهم في دار أسامة بن زيد².

ويذكر ابن هشام أنّ عدد القتلى يترواح بين 600 و700، وهو عند المُكثِرين بين 800 و 900. أمّا الواقدي، فقد أشار إلى أنّ هذا العدد يترواح بين 600 و 750، وهو العدد الذي ذكره ابن سعد أي 600 و 700 و إذا كان ابن سعد لم يهتمُ بضرب " السّهميْن" بوصفها سَابِقَةً، فإنّ ابن هشام عدّها كذلك. فإجراء محمد للسهميْن أصبح سُنّة إذ "على سُنَنِها وما مضى عليه رسول الله صلى الله عليه و سلّم فيها، وقعت المقاسم ومضت السُنة في المغازي." في أنّ المغانم قد قُسِمت بين المسلمِين. ويشير الواقدي وابن هشام وابن سعد إلى أنّ محمدًا قد أخرج الخُمُس من المغانم و فإذا السّهْمَان ثلاثة آلاف وَاثْنَيْن وسَبْعين سَهُمًا. أمّا قسمتها، فكانت بمنْح سَهُميْن للفرس وسهْم لِصناحبه وسهْم والواقدي في ذلك، إلاّ أنّ الأول يشير إلى أنّ محمدًا قد بعث سعد بن زيد الأنصاري كي يَبيعَ سبايًا من بني قريظة في نجْد ويقتني بثمنها خيْلاً وسِلاحًا آ، في حين أنّ الواقديّ يذكر أنّ طائفة من النّساء والذّراري بِيعَت إلى عثمان بن عقان وعبد الرّحمان بن عوْف، والطائفة أخرى بعَث بها سعْد بن عوادة إلى الشّام كيْ يشتريَ خيْلاً وسلاحًا قد

ومن المعلوم أنّ محمّدًا اصطفى لِنَفْسِه ريحانة<sup>9</sup>، فخيّرها بين الزّواج أو البقاء على ملْكِه فاختارت الأوّل. ويذكر الواقديّ (تـ 207هـ) أنّه أعْتَقَها وتزوّجها ناقلاً قصنة إسلامها<sup>10</sup>، أمّا ابن هشام(تـ 218هـ) فيضيف تفصيلاً آخر مُشِيرًا إلى أنّ محمَّدًا سُرَّ باعتناقها الإسلام، في حين يكتفي ابن سعد (تـ 230هـ) بذكر اصطفاء محمد ريحانة لِنفسه<sup>11</sup>.

ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص512.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن سعد، الطبقات، ج2، ص 71.

لبن هشام، السّيرة النّبويّة، ج 3، ص 194.

أو الواقدي، المغازي، ص522. ابن هشام، السّيرة النبوية، ج3، ص491. / ابن سعد، الطبقات، ج3، ص71، والواقدي، المغازي، ص522.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص522.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، ج3، ص 194.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> الواقدي، المغازي، ج2، ص522.

 $<sup>^{9}</sup>$  المصدر نفسه، ج 2، ص 520.

 $<sup>^{10}</sup>$  المصدر نفسه، ج2، ص ص 515-516

 $<sup>^{11}</sup>$  ابن سعد، الطبقات، ج $^{2}$ ، ص $^{71}$ .

وثَمَّ جزئيّة أُخرى نصّ عليها ابن سعد وهي اجتماع الأنصار على اقتراح منْح ديار بني قريظة للمهاجرين1.

إنّ أهمّ ما يمكن أن نستخلصته من عرْض هذه الرّوايات أنّ الخطوط العامّة لِتنفيذ حُكْم سعد بن معاذ وقسمة الغنائم واضحة وليس فيها اختلاف كبير. ولا يمكن أن نعد الاختلاف بين صاحب السيرة النبوية وصاحب المغازي في تحديد المكان الذي حُبست فيه بنو قريظة ذا بال لأنّ المُفيد أنّ عددًا كبيرًا من اليهود قد حُبسَ في مكان يَضِيق بِهم. ومن الاستنتاجات التي نعدها مهمّة أنّ ما قام به محمّد في غزواته عُدّ سابقة أخذ بها المسلِمون بعد ذلك في غزواتهم وفي فتوحاتهم.

لقد كان تنفيذ حكم الإعدام استعراضيًا. فقد جلس محمّد وأتباعه وتابَعوا قطْع رؤوس مُقَاتِلَةِ بني قريظة، وربّما كان ذلك رسالة إلى أعدائه في الدّاخل والخارج. ويفيد موقف سعد بن معاذ السّاخط من تعاطف الأوس مع بني قريظة، واقتراح أسيْد أنْ يسْهمَ الأوس في هذه المذبحة، أنّ الرّوابط القبليّة بقِيَت راسخة، لكنّها بدَت كما لو كانت في طريقها إلى الاضمحلال النّهائي.

ومهما يكن من أمر، فإنّ الرّوايات المختلفة المتعلّقة بِبَني قريظة تتّفِق على أنّ محمّدًا لم يظلمهم، فقد ظلموا أنفسهم إذ أنكروا نبوّته رغم يقينهم من صحّتها، ونقضُوا العهد الذي بينهم وبينه في لحظة عسيرة كادت تعْصِف بالدّعوة بِرُمَّتِها. غير أنّ هذه الرّوايات تبدو مُلقَّقة، وهو أمر يتبدّى من خلال اختلال الرّوايات من داخلها ومن خلال تتبع المسار المنطقيّ للأحداث. وسنيئاقش المستشرقون وبعض الباحثين المسلمين ممن ينتمون إلى الحلقات العلميّة الغربيّة هذه الرّوايات من مُنطقات مختلفة، وسنيحُظي موضوع مصير بني قريظة بالحصّة الأكبر من نقاشهم.

# 2- الجدل حوْل مصير بني قريظة.

#### 2-1- بركات

لم يناقش بركات (B. Ahmad) الأسباب التي أدّت إلى حصار بني قريظة ثمّ تصفيتهم، ولم يتبسط في أمر المواجهة بين المُحاصِرين والمُحاصَرين، وإنّما اكتفى بإشارة إلى أنّ اليهود لمْ يعُوا الدّرس رغم أنّه كان درسًا بسيطًا. فالتّحصّن بالأطام ليس حلاً يحمي مَن بداخلها. ثمّ ذكر أنّ محمَّدًا سار إلى بني قريظة وحاصرهم إلى أن استسلموا2.

ويلاحظ بركات (B.Ahmad) على نحو معقول أنّ رواية كلّ من ابن إسحاق (تـ 151هـ) والواقديّ (تـ 207هـ) وابن سعد (تـ 230هـ) في شأن بني قريظة متشابهة وليس ثمّة في المصادر اليهوديّة

 $^{2}$  بركات أحمد، محمّد واليهود، ص 129

إصدارات المركز العربي الديمقراطي

243

المصدر نفسه، ج2، ص73.

والمسيحيّة ما يؤيّد هذه الرّواية<sup>1</sup>. ويتمثّل المشكل عند بركات (B. Ahmad) في أنّ الحُكْمَ الذي صدر في حقّ بني قريظة بعد استسلامهم غير عادل حتى أنّ القرآن يتناقض معه.

إنّ أولى حُجَجِ بركات (B. Ahmad) على عدم وجاهة رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) ما تعلّق بالاقتراحات التي توجَّه بها كعب بن أسد إلى بني قريظة. أمّا الاقتراح الأوّل، فلم يكن إلاّ صدى للقصة التي سبق أن ذكرها ابن إسحاق حوْل أحبار اليهود الذين أخبروا تُبَّعًا عن مجيء نبيّ تكون يشرب مُهاجرَه، وهو ما يفيد أنّ اليهود كانوا يعرفون أنّ محمّدًا نبيّ ومع ذلك أنكروا هذه الحقيقة 2. وممّا يؤكّد التّلفيق في قوْل كعب بن أسد، أنّ اليهود لا يمكن حسب مُقتضيّات العقل السّليم أن يرفضنوا نبوّة محمّد والحال أنّ دليل صحّتها عندهم. وإن فعلُوا ذلك، فليس لِمثل هذا الموقف إلا أن يكون ضرّبًا من الجنون 3. أمّا الاقتراح الثّاني، فيكشف عن عدم معرفة ابن إسحاق بالقانون اليهوديّ، فالانتحار قد حُرّم في اليهوديّة. إضافة إلى أنّه ليس هناك من داع ليواجة بنو قريظة محمّدًا، فلطالما عاش اليهود في الأماكن التي عُدُّوا فيها غرباء بمنطق المُسّايرة والمصانّعة، إلاّ أنّنا لا نكاد نعثر في الرواية الإسلاميّة لحيادثة قريظة ما يُفيد تحوّل اليهود عن دينهم لإنقاذ حياتهم، باستثناء حالات معزولة 4. ويكشف الاقتراح الثالث، حسب بركات (B. Ahmad)، عن جهُل ابن إسحاق (تـ 151هـ) بالقوانين اليهوديّة. فرفض اليهود لهذا الاقتراح بتعلّة السّبت لا علاقة بالقاعدة اليهوديّة التي صارت منذ ثورة المكابيين(167 ق.م) تلزم المؤمنين بالحفاظ على حياتهم ولو كان ذلك على حساب السّبت أو يوم الكقارة 5. ولعلّ ابن سعد(2023) لم يستسغ الخطاب المنسوب إلى كعب بن أسد فأسقطه من روايته تمامًا 6. ونرجّح أن هذا الحذف يعود إلى ما اكتشفه ابن سعد في هذا الخطاب من تلفيق.

ويشكّك بركات(B.Ahmad) أيضًا في خيانة أبي لُبابة مبيّنًا أنّ الآيات مُسقطة، ذلك أنّ قوله: "وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيّيًا عَسَى اللّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ" قد نزل بعد غزوة تبوك. ومِنَ المُفترَض أنّها تتصل بالمؤمنين الصّادقين الذين تخلّفُوا دون إذن. في حين أنّ قوله: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَخُونُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ "" قد نزل بعد بدر 9.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 134.

المصدر نفسه، ص 134.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص ص 135- 136

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص ص 136-137.

<sup>6</sup> المصدر نفسه، ص 137.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> (التوبة 102:9).

<sup>8 (</sup>الأنفال 27:8).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> بركات أحمد، محمّد واليهود، ص ص 137- 138.

ويَعُدّ بركات (B. Ahmad) مسألة تحكِيم سعد هي الأكثر دلالة على ما في رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) من تناقضات. فالأوس وقريظة، رغم علْمِهما بأنّ سعْدًا غير مُحايد لا سيّما أن الرّجل دعا الله أن يعيش إلى زمن تقرُّ فيه عينه من بني قريظة، فإنّهم قبلُوا أن يكون حَكمًا. وقد قبل محمّد حُكْمه بقتل الرّجال وسبْي النّساء والذّراريّ وتقسِيم الأموال، بلْ باركَه: " لقد حكمت فيهم حكْم الله من فوق سبع أرقعة."

ويبرّر بركات (B.Ahmad) اختيار محمّد لِسعد بن معاذ للحكْم باعتماده مبدأ القرابة في تصفية أعدائه تفاديًا للثّأر وتثبيتًا للرّابطة الدّينيّة أ. على أن بركات لم يكتَف بتفجير رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) من الدّاخل بِبَيان ضمُعْفها وما فيها من تناقُضات بل عمد إلى حُجَج منطقيّة مرجعها علم النّفس وعلم الاجتماع. فإذا افترضنا أنّ عدد الذين سِيقُوا إلى الإعدام من 600 إلى 900 وأنّ كلّ واحد منهم يمثل ربًّا لأسرة تتكوّن من (6) ستّة أفراد على الأقلّ، فإنّ عدد الذين حُبسُوا في دار بنت الحارث يبلغ 3600 أو 5400 نفرًا. يرى بركات (B. Ahmad) أن هذا الافتراض غير منطقيّ، ذلك أنّ عددًا مثل هذا قد ينجُم عنه مشاكل عديدة حتّى في مُدُنِنا الكبيرة اليوم. ويقتضي تصديق رواية ابن إسحاق مثل هذا قد ينجُم عنه مشاكل عديدة من التّنظيم بشكل يمكّنها من توفير التّرتيبات الأمنيّة والصّحيّة للمسجُونِين 2.

ويستغرب بركات (B. Ahmad) كيف لِقائد حربيّ مثل محمّد له ما له من الخبرة الاستراتيجيّة والمعرفة بالخدمات اللّوجستيكية أن يأتيَ بما يقارب خمسة آلاف أسير لِيُعْدِمَ منهم تسعمائة في سوق المدينة، والحال أنّه بإمكانه أن يسوق النّساء والذّراري، بعد أن ينقّد الحكْم في مقاتلتهم، خارج حصونهم خصوصيًا أنّ الخندق الذي حُفر أثناء الحصار كان جاهزًا. مثل هذا التّصرّف المعقول يجنّبه المشاكل الأمنيّة والصحية التي تتربّب عن وجودهم في مكان مُحَدَّد في المدينة مثلما تكفيه مؤونة المشقّة في المسير. فأعداد غفيرة، كتلك، فيها المُسنُون والنّساء والأطفال والمرضى لا شكّ في أنّ مراقبتهم تستغرق وقتًا طويلاً وجُهْدًا كبيرًا3. ويذكر بركات (B.Ahmad) أنّه لم يحاول أحد من اليهود الهرب باستثناء عمرو بن سعدى القرظيّ، ولم يتحوّل أحد عن دينه اللهم رفاعة بن سموأل القرظيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 142.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفس، ص 144.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه، ص ص  $^{146}$ 

<sup>4</sup> بركات أحمد، محمد واليهود، ص ص 147. يقول بركات في شأن تنفيذ الحكم في بني قريظة وما فيه من تهافت: " إنّ المدينة في زمن الرّسول صلّى الله عليه وسلّم لم يكن فيها مكان يسَع من أربعة إلى خمسة آلاف شخص، وإنّها لم تكن مُزوَّدة بوسائل تسمح بتنفيذ حُكْم الإعدام في ستّمائة أو تسعمائة شخص في يوم واحد. وقد أثار قتْل مثل هذا العدد

ويعد بركات (B. Ahmad) أنّ نسبة قتل كلّ هذا العدد الكبير من اليهود إلى على بن أبي طالب والزبير بن العوام أمر مشكوك فيه، لأنّ الأوّل عُرف بسماحته حتّى إنّه في معركة الجمّل رفض أن يسبي نساء المهزومِين وذراريهم، وكان يبكي الموتى بعد المعارك ويُصلّي عليهم. أمّا الثّاني، فقد عُرف بشهامته. ولمّا كانت مثل هذه الأعمال الفظيعة تترك أثرًا في نُفوس أصحابها، فإنّه من المعقول أن نلفي هذا الأثر في خُطَب عليّ. لكنّ المصادر لا تقول شيئًا عن ذلك!

جملة الأمر أنّنا لم نأتِ على حُجج بركات (B. Ahmad) كُلّها بل ذكرنا أبرزها. وقد قادته هذه الحُجَج إلى النظنّن على رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) وعلى عدد القتلى الذين ذكرهم وإلى تأسِيسِ رؤية مُغَايِرة للأحداث.

يذهب بركات (B. Ahmad) في بنائه الجديد للأحداث إلى أنّ اليهود واجهوا مُحمّدًا وتصادمُوا مع جيشه، والحجّة على ذلك شعر حسان (من الوافر):

تَرَكْنَاهُمْ و مَا ظَفِرُوا بِشَيءٍ دماؤهم عليهمْ كالغدير فَهُمْ صَرَعى تَحُومُ الطّيرُ فِيهِمْ كذلك يُدانُ ذو العَندِ الفَجُورُ

ولم تكن المُواجهة إلا في اليوم الأخير من أيّام الحصار. وقد قُتِل مِن المسلمِين ثلاثة. ثمّ كان الاستسلام. فنزل اليهود على حُكْم محمّد. فأسر فريقًا منهم ممّن حارب، ولم يكن له دور قياديّ. أمّا رؤوس قريظة، فقد تُركُوا لِحُكْم سعد بن معاذ. وتُوجَد إشارات تفيد أنّ التّنفيذ كان في ساعتها، وأنّ سعدًا أُحْضِر إلى مسجد قريظة وليس إلى مسجد المدينة²، و"وفقًا للسّياسة التي جرى عليها الرّسول صلى الله عليه وسلّم بأن يتولّى تنفيذ أحْكام الإعدام عضو من القبيلة المُتحالِفة مع قبيلة الجاني سُلِّم صغار الزّعماء إلى الأوس وسُلِّم مَن حُكِم عليهم إلى كلّ قبيلة أو بطن من قبائل الأوس أو بطونهم أي (1) عبد الأشهل، (2) حارثة، (3) ظفر، (4) معاوية، (5) عمار بن عوف، (6) أُميّة بن زيد، بحيث يوزّع دم بني قريظة على القبائل و البطون"٤.

إنّ حُجَجَ بركات (B. Ahmad) على طرافتها لا تصمد أمام النقد خاصة في ما يتعلق بخطاب كعب بن أسد في بني قريظة وعدِّه دلالة على عدم حجيّة رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) لِما آل إليه أمر اليهود بعد الحصار. فالقول بجهل ابن إسحاق (تـ 151هـ) للقانون اليهوديّ غير دقيق، لأنّ اليهوديّة

الكبير من النّاس والتّصرف في جثثهم مشاكل حتى في ألمانيا النّازيّة" أنظر محمّد بركات، محمّد واليهود، ص 148.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص 149.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ص ص  $^{2}$  المصدر

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 155.

التي كان عليها يهود المدينة، مثلما سبق أن بيّنًا في مسار البحث، هي يهوديّة خاصّة ذات نزعة ربّانية. ومن المُفْتَرض أنّها تُقدِّس السّبت، ولا ترى أنّ الانتحار من أجل العقيدة مسألة مُحرّمة 1.

أمّا الرأي القائل بأنّ عدم قبول اليهود الدّخول في الإسلام من أجل الحفاظ على حياتهم يتناقض مع ما دأبُوا عليه من اعتمادٍ لسياسة المُصانعَة للسّطة التي عاشوا في رحابِها بوصفهم غرباء (شتات)حقّنا لِدمائهم، لا يمكن الاستئناس به، لأنّ اليهود في المدينة كانُوا في مرحلة قريبة سابقة أصحاب نفوذ. ورغم خسارتهم لِمواقفهم السّياسيّة القياديّة، منذ حادثة أبي جُبيلة، فإنّهم لم يصِيرُوا بكلّ المقاييس الحلقة الأضعف. لذلك فإنّهم كانُوا يتصرّفون بوصفهم أصحاب أرض لا غرباء. وبناء على هذا الأمر، ليس هناك من داعٍ لِقبول الإسلام حتّى وإن كان الثمن هو الموت. إن عبارة " نخرُ جُ من دياركم" المنسوبة إلى نبّاش بن قيس أثناء تفاؤضه مع محمّد غير صحيحة، فاليهود في المدينة لم تكن وضعيّتهم وضعية إخوانهم في الشّتات، فقد جاؤوا إلى يثرب منذ غابر الأزمنة وفرضُوا سياستهم عليها حتّى في الوقت الذي قدِم فيه بنو قيلة من اليمن.

يبدو أن شكّ بركات (B. Ahmad) في تحكيم سعد مثلما ورد في رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) منطقيّ. فعداوته لليهود كانت واضحة. والأوس بدوْرهم يعلمُون هذا الأمر. وهو ما جعلهم يسُوقون خبَر قتُل بني قريظة إلى بني عبد الأشهل قبل صدور الحُكْم. لذلك، فإنّ مُوافقة اليهود والأوس على اختيار سعد حَكمًا من المُرجّح أن تكُونَ مسألة مُلَقّة. مثل هذا الشّلك، جعل بركات (B. Ahmad) يرى أنّ اختيار سعد بن مُعاذ ينهَضُ على فلسفة مُحمّد في التّخلّص من أعدائه، إذ كان يعتمد على أقاربهم تفاديًا للثّأر وتوطيدًا للرّابطة الدّينيّة التي تتجاوز الرّابطة القبليّة.

إنّ شك بركات (B. Ahmad) في تحكيم سعد بن معاذ منطقيّ. إلاّ أنّ تأويله بعيد عن الصّواب، فالمسألة لا تتعلّق بتفادي محمّد للثّأر لأنّ هذا الأمر لم يكن ذَا بال في مثل هذه المرحلة، وإنّما لها صِللة وطيدة بتخطيط محمّد للقضاء نهائيًا على آخر معاقل اليهود في المدينة.

لقد استعاذ بركات (B.Ahmad) بالله من الفرضيّة التي تقول بأنّ محمّدًا كان على عِلْم مُسْبَق بالحُكم²، ولعلّ انتماءه الدّينيّ إلى الإسلام جعله يستبعدُ هذه الفرضيّة، رغم أنّه مهّد لها بما قدّمه من حُجَج.

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

سبق أن رجّحْنا في الفصل التّاني من الباب الأوّل والفصل التّالث من الباب النّاني أن يكون أغلب اليهود في المدينة لهم نزعة ربّانيّة مخصوصة. ومن ثمّة يمكن أن يكون احترام السّبت مُقدّسًا عندهم إلى درجة أنّهم لا يتنازلون عن هذا الاحترام حتّى في الأوضاع العصِيبة.

<sup>2</sup> بركات أحمد، محمّد واليهود، ص 141.

جملة الأمر أنّ محمدًا أضْطُرً إلى هذه الخطّة للتخلّص من اليهود، فقد اقتنع منذ إنشاء "دوغم إبراهيم" أنّ اليهود الذين يرفضُونه بناء على قناعة راسخة يُشكّلون خطرًا حقيقيًّا عليه وعلى دعوته. وقد كانت مناسبة قريظة درسًا للأوس حتّى يعلَمُوا أنّ الرّابطة الدينيّة هي الأقوى. ولم يكن للأوس واليهود من حلّ، إلاّ القَبُول باختيار سعد بن مُعاذ.

إنّ حُجّة بركات (B. Ahmad) المتعلّقة بتنفيذ حُكْم سعد بن معاذ غير دقيقة، ذلك أنّ محمّدًا كان بإمكانه تنفيذ الإعدام خارج حصون قريظة ودفْن الجُثَث في الخندق الذي حفره المسلمُون زمن الحصار، لكنّه كان يروم مِن جلبهم إلى المدينة إنجاز عمل استعراضيّ الغاية منه إعلان انتصاره الحاسم على اليهود. ومِثْل هذا الأمر، سيُرَوّج له بيْن العرب وسيقذف في قلوبهم الرُّعب. وقد مثل هذا الاستعراض رسالة إلى المُتردِّدين من أنصاره، وإلى الذين لم ينفكُوا يجنَحُون إلى الرّوابط القبليّة. ومضمون هذه الرّسالة واضح، فلا ولاء بعد هذه الحادثة إلاّ إلى الإسلام.

أمّا عن المشاكل التي يمكن أن تترتّب عن جلْب عدد كبير من اليهود إلى المدينة وحبسهم في دار بنت الحارث، فإنّنا نفترض أن يكونَ محمّد قادرًا بفضل خبْرته في إدارة المعارك التي اكتسبها، على التصرّف في هذه الوضعيّة. ومن المنطقيّ أن يكُون لأهل يثرب، الذين خبِرُوا الحرب طوال فترة الصرّاع بين الأوس والخزرج، مِن الخبرة ما به يتمكّنُون من إدارة المشاكل المُنْجَرَّةِ وجود عدد كبير من القتلى.

إنّ ما يمكن قبوله من نقود بركات (B. Ahmad) أنّ عدد اليهود الذين قضَوْا نحبَهم لم يكن بالعدد، الذي قدّرته كتُبُ السّيرة. لكنّ ذلك لا يعني أنّ الأمر اقتصر على قادة قريظة وزعمائها. ويبقى العدد، مع ذلك، كبيرًا.

إنّ الحرج الذي اعترى بركات (B. Ahmad)، وهو الباحث المُسلم، مِنْ عدد القتلى مَردّه اتّهام معظم المستشرقين للإسلام بالعنف والدّمويّة تجاه اليهود. لكنّ هذا الحَرَج لم يكن لِيَعْنِيَ مُحَمَّدًا وأتباعه لأنّهم تصرّفُوا وفق آليات عصرهم في إدارة الصّراع. ولا شيء يمكن أن يُجنّبنا احْتِمال أن تكُون "الإيديولوجيا"، ونقصد هنا الدّين الجديد، قد جعلت العنف أكثر تنظيمًا وأشد وطأة.

ليس للمسألة أيُّ علاقة بإدانة محمد والمسلمين، بل هو صراع بين وجهتيْ نظر إحداهما فشلت والأخرى كُلِّلت بالنّجاح. أمَّا التّوفيق، فكان مِن نصيب محمّد دينيًّا إذ أصل الإسلام في فضائه العربيّ مُثَبِّتًا أقدام أنصاره حوله بشكل وفّر أجواءً ملائمة لِتحقيق انتصار حاسم، مثلما وُفّق سياسيًّا من خلال قراءة دقيقة للأوضاع في المدينة. ولم بِغافِلٍ عن الفرقة التي كان عليها اليهود وبعداء الخزرج لهم. ومِن وجوه توفيق محمّد في السّياسة هو التّدرُّج في التّمكِين لِنفسه في المدينة، إذ انتقل من دور الحكم

ذي الشّرعيّة الأخلاقيّة والدّينيّة إلى نبيّ قائد يُدِيرُ باقتدار معاركه مع العدوّ الخارجيّ: قريش، ومع العدوّ الدّاخلي: اليهود.

والواقع أنّ السّياسيّ والدينيّ عند محمّد وجهان لِعمْلة واحدة، فقراءته للأوضاع تتحوّل إلى أوامر الهيّة. لِهَذا، تمكّن محمّد من القضاء على اليهود وتحقيق الوحدة التي كان ينشُدها منذ قدومه إلى يثرب. وبالقضاء على بني قريظة، صار من السّهل إخضاع خيبر، وكان للثّروة الطّائلة التي غَنِمَها في صراعه مع اليهود دور حاسم في إدارة المعارك بشكُل مُوفَق.

إن قراءة بركات (B. Ahmad) تندرج في سِياق الجدل الدّائر حول حقيقة "مذبحة بني قريظة" بين المستشرقين وبين عدد مِن الباحثِين المسلمِين ممّن استقام لهم تكوين غربيّ في الإسلاميّات. ولعلّ ردّ قسطر (M.J. Kister) على وليد نجيب عرفات (W.N. Arafat) من شأنه أن يعطينًا فكرة نموذجيّة عن هذا الجدل.

# 2-2- عرفات وقسطر ومصير بنى قريظة

ناقش نجيب عرفات (W.N.Arafat) في مقاله" ضوء جديد على قصة بني قريظة ويهود المدينة "1، مسألة مصير بني قريظة، وقدّم مجموعة من الحُجج قادته إلى الطّعن في عدد القتلى الذي أورده ابن إسحاق (تـ 151هـ) في روايته. وردّ على دراسته قسطر (M.J.Kister) بمقال عنونه بـ" مذبحة بني قريظة : إعادة تقييم للرّواية"2، بيّن فيه أنّ حُجَجَ عرفات (W.N.Arafat) واهية ولا تصمد أمام الاختبار الدّقيق. والنتيجة أنّ قصة بني قريظة حدثت بالتّفاصيل المذكورة عند ابن إسحاق (تـ 151هـ).

شكّك عرفات (W.N. Arafat) في رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) لِحادثة بني قريظة وما تضمّنته من تفاصيل حول مصِيرهم. ويمكن أن نوزّع حُجَجَه في هذا التّشكيك إلى ثلاثة أقسام: الأوّل مرتبط بأدب السّيرة بصفة عامّة وبرواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) تخصيصًا، أمّا الثّاني فيتّصل بعدد القتلى

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

<sup>1</sup> تركي فهد آل سعود، در اسات تاريخيّة، اليهود في التاريخ الإسلاميّ، جداول، بيروت لبنان، ط1، 2014. ورَد فيه مقال وليد نجيب عرفات، ضوء جديد على قصنّة بني قريظة ويهود المدينة، ترجمة تركي بن فهم آل سعود، مجلّة الجمعيّة التّاريخيّة السّعودية، ع5، س 3، )ذو القعدة 1422 هـ/ يناير 2002 م)، ص ص 11-36.

Walid.Nejib. Arafat, New light in the story of Banu Qurayza and the Jews of Medina, Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Irland, (1976), pp100-107. ورَد 2014. ورَد نوري فهد آل سعود، در اسات تاريخية، اليهود في التاريخ الإسلاميّ، جداول، بيروت- لبنان، ط1، 2014. ورَد فيه مقال مائير يعقوب. قسطر، مذبحة بني قريظة إعادة تقييم للرواية، ترجمة تركي بن فهد آل سعود، مجلة الجمعية التاريخية السعودية، ع 8، س 4، يوليو 2003.

M.J.kister « The Massacre of the Banu Qurayza: A Re- examination of tradition» *Jerusalem Studies in Arabic and Islam*; (1986) Pp 61-95.

في هذه الرّواية، في حين أنّ القسم الثالث يتعلّق بالمقارنة بين رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) وما ورد في المصادر اليهوديّة.

أمّا القسم الأوّل فقد بيّن فيه عرفات (W.N. Arafat) أنّ كُتّاب السّيرة لم يعتمدُوا في منهجِهم الصرامة التي نُأْفِيها عند المُحدّثين، إذ لم يُولُوا أهمّية كبيرة للسّند. ومثل هذا الخَلل في المنْهَج، جعل الفقهاء كثيرًا ما يتحرّون في روايات السّيرة لا سيّما إذا ما تعلّقت بالحلال والحرام<sup>1</sup>. فضلاً عن ذلك، فإنّ رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) المتعلّقة ببني قريظة، كانت من مَعَايِب الرّجل. ولعلّ في هذا الأمر ما يفسر موقف مالك بن أنس (تـ 179هـ) منه، إذ عدّه دجّالاً من الدّجاجلة يروي عن أبناء اليهود. أمّا ابن حجر العسقلانيّ (تـ 852 هـ)، فرأى أنّ روايات ابن إسحاق (تـ 151هـ)، حول بني قريظة وما آل إليه أمر هم، عجيبة<sup>2</sup>.

من هذا المنطلق يذهب عرفات (W.N. Arafat) إلى أنّ المصدر الوحيد الذي يمكن أن يعوّل عليه الباحث في تفهّم حادثة قريظة هو القرآن. وفي كلّ الحالات، لا يمكن أن نثق في رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) التي استندت إلى أبناء اليهود3.

أمّا القسم الثاني من الحُجَجِ، فقد أقام فيه عرفات (W.N. Arafat) الدّليل على أنّ عدد الذين نُقِذ فيهم حُكْم الإعدام في حادثة بني قريظة غير معقول. ويمكن أنْ نلخّص مُؤاخَذات عرفات (W.N.Arafat) في هذا الموضوع في أربع نقاط رئيسيّة: الأولى موصولة بالقرآن، إذ يتساءل عرفات (W.N.Arafat) كيف تحدُث مجزرة كبيرة مثل هذه ولا نجد لها أثرًا ولا صدًى واضحًا في النّصّ القرآني، وإنّما مجرّد إشارة مُخْتَصَرة: "وَأَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ قَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتُأْسِرُونَ قَرِيقًا هُ". وهذه الإشارة تعني الذين باشرُوا القتال، وهؤلاء فريق منهم أُسِرَ والأخر قُتلَ5. ويشكّ عرفات (W.N. Arafat) في أنّ عددهم قد بلغ ستمائة أو ثمانمائة أو تسعمائة بل هم قِلّة لا غير. ويعزّز عرفات (W.N.Arafat) رأيه بأنّ القرآن ينصّ على أنّ الأسرى إمّا أن يُمْنَحُوا حريّتهم أو يُسْمَح لهم أنّ يُقْدَوْ 6أ. ويتجلّى ذلك في منطوق الآية:".. قَإِمًا أنّ المُدرِ وَالمَا فِذَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا 7".

<sup>1</sup> وليد نجيب عرفات، ضوء جديد على قصمة بني قريظة ويهود المدينة، ص ص 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص91.

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص91. 4 (الأحزاب 26:33.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> م. ي. قسطر، المصدر نفسه، ص92.

المصدر نفسه، ص 94.  $^{6}$ 

<sup>7 (</sup>محمّد4:47)

أمّا النّقطة النّانية فموضوعها أنّ الفقهاء لم يتّخذُوا حادثة بني قريظة سابقة فقهيّة. ويضرب عرفات (W.N. Arafat) مثلاً على ذلك. ففي زمن الإمام الأوزاعي (تـ 157م) شبّ خلاف بيْن أهل الكتاب. فوضع عبد اللّه بن عليّ حدًّا له، إذ اتّخذ قرارًا بنفْيهم جميعًا إلى مكان آخر. فاعترض الإمام قائلاً: " بلغنا أنّ من حُكْم الله عزّ وجلّ أنّه لا يؤخذُ العامّة بعمل الخاصّة، ولكن يؤخذ الخاصّة بعمل العامّة ". في حين أنّ النقطة الثّالثة تتصل بمصدر الرّواية ومنطق انتظامها الدّاخليّ. ذلك أنّ ابن المحاق (تـ 151هـ) روى الأحداث عن شخصيّات تريد تمجيد أسلافها أي ثم إنّ المنطق يقتضي أن يُحاسَب بنو قريظة مثلما حُوسِب بنو قينقاع وبنو النّضير وأن يُقتل عدد محدود من اليهود، فقد نُودِي الأفراد الذين سيتم إعدامهم بأسمائهم، وهم تحديدًا المسؤولُون عن الفِتنة. وعلى هذا النّحو يكون الحُكُم متطابقًا مع الإسلام وأحكامه ق. ويذهب عرفات (W.N. Arafat) إلى أنّ حبْس عددٍ كبير من اليهود في دار بنت الحارث غير معقول بالمرّة، وأنّ بني قريظة لم يتعرّضُوا إلى تصفية جماعيّة، إضافة إلى أنّ تاريخ القبائل اليهوديّة بالمدينة يكشف أنّها لم تخلُ من اليهود بعد تصفية بني قريظة. وقد ذكر الواقدي(تـ 207هـ) أنّ اليهود لا يزالُون في المدينة عندما كان النبيّ يستعدّ للمَسِير إلى وقد ذكر الواقدي(تـ 207هـ)

ركّز عرفات (W.N. Arafat) في النّقطة الرّابعة على التّشابه في التّفاصيل والأسماء والأرقام بيْن ما ورد في رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) وما ذكره "جوزيف فلافيوس" (Flavius Josephus) المؤرّخ اليهوديّ بوصفه شاهدَ عِيَان على معارك اليهود ومقاومتهم للرّومان. فقد نصّص أنّ الإسكندر (Alexander) الذي حكم القدس قبل "هيرود الأكبر" (Herod the Great) حكم بالصلب على ثمانمائة أسير يهوديّ وقتل زوجاتهم وأولادهم أمام أعينهم ويلاحظ عرفات (W.N. Arafat) أنّ تفاصيل كثيرة في القصّتين مُتشابِهة بشكل مُثِير للانتباه خاصّة في مستوى أعداد من قُتل منهم. ففي قلعة ماسّادا (Massada) بلغت أعداد الذين ماتوا في آخر المطاف 960 شخصًا، وكان عدد من

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يقول " و. ن. عرفات": "كما كانت سُلالة بني قريظة تودُّ أن تمجِّد أسلافها، كذلك كانت سلالة أهل المدينة المُنَّصلِين بالحدث. يلاحظ المرء أن الجزء المتعلق بحكم سعد بن معاذ ضدّ بني قريظة قد نُقل عن أحد ذرّيته المُباشِرين، ووققًا لهذا الجزء قال النبي- صلى الله عليه وسلّم- لِسعد بن معاذ: "لقد حكمت فيهم بحُكْم الله من فوق سبع أرقعة ". ''و. ن. عرفات، ضوء جديد على قصّة بني قريظة، ص96. انظر أبا عبيد، الأموال، ص 263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص92.

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص95-96، يشير عرفات إلى أن ابن كثير يذكر أنّ محمدا قام قام فقط بنفي يهود خيبر الذين لم يعادوه، أمّا البلاذري فيذكر في جمهرة أنساب العرب أنّ اليهود لم يغادروا جميعهم المدينة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> و. نـ. عرفات، ضوء جديد على قصّة قريظة ويهود المدينة، ص98.

<sup>6</sup> مستادا: قلعة جبليّة منيعة في فلسطين لا تبعد كثيرا عن البحر الميت. بنى هذه القلعة الكاهن الكبير جونتان. ولإسم ماسّادا جذر عبري MaZad وتعني حصنا جبليّا. وتتحدّث عدد من المصادر التاريخيّة عن مَنْعَة هذه القلعة حتى أن أنطيخوس ( Antigonus ) لم يتمكّن من اقتحامها رغم أنّ المُحَاصَرِين كانوا يعانون من العطش.

قُتِل من الغيّوريّين (Zealots) و السّكاري²(Sicarii) و السّكاري (Sicarii) ويقرّ أنّهم حين بلغُوا درجة حدّ اليأس قال لهم قائدهم إليعازر (Eleazar) مثلما قال كعب بن أسد حرفيًا لبني قريظة، واقترح عليهم قتل نسائهم وأو لادهم. وفي قصنّة الماسّادَا طُرحَت خطّة أن يقوموا بقتل بعضهم البعض إلى أخر رجل منهم ويشير عرفات (W.N.Arafat) إلى أنّه هناك تشابُه في الأسماء أيضًا، ففنحاص أخر رجل منهم وعازار بن عازار (Azar b Azar) في قصنة الماسّادَا يقابلها في قصنة بني قريظة عازر بن عازار وفنحاص."4.

جملة الأمر أنّ عدد القتلى بالنسبة إلى عرفات (W.N. Arafat) كان أقل بكثير. إذ لا يتجاوز عدد الذين باشروا القتال. وهم القادة المعروفون بالعداء لمحمد. لذلك فإنّ رواية ابن إسحاق (تـ 151هـ) مُلَقَّقة تضرب بجذورها في تاريخ المقاومة اليهوديّة للرّومان وما حِيكَ حولها من قَصَمِ. ولا شكّ في أنّ مثل هذه القصص قد خُفِظَت في ذاكرة الأجيال اللاّحقة، ومنها أولئك الذين وَقَدُوا على يثرب، وهؤلاء بدوْرهم نقلُوها إلى أبنائهم 5.

عد قسطر (M.J.Kister) اعتراضات عرفات (W.N.Arafat) واهية واستنتاجاته غير صحيحة ورأيه عن روايات السيرة لا قيمة له 6. وأُولى النقاط التي تصدّى لها قسطر (M.J. Kister) قوْل عرفات (W.N. Arafat) " إنّ الفقهاء المسلمين لم يعتمدُوا حادثة بني قريظة سابقة فقهيّة". ولِتَفنِد هذه الفكرة عوّل قسطر (M.J. Kister) على حجّة مُسْتَمَدَّة من الفقه. فالشّافعي يشترط في مُوادَعة الإمام لأهْل الذّمة أو أَخْذِ الجزية منهم أنْ "يحرصَ على أن يقرَّ جميع الموادِعين بما في الموادعة، وإذا تبيّنَ له

<sup>-</sup>

وحين اعتلى هيرود (Herod) العرش بنى سورًا بسبعة وثلاثين برجًا حول قمة الجبل بعد أن تمت تسويته، وشيّدت داخل القلعة منازل رائعة لهيرود. وقد جعلها ملجأ له في الأوقات العصيبة لا سيّما أنّ الحبوب المُخزّنة في القلعة من الصّعب أن تفسد نظرًا إلى نقاوة الهواء نالت قلعة المسّادا أهميّة كبيرة في الحرب مع الرّومان فقد سيطر عليها السكاري (Siccarii) وقاموا بقتل الحامية الرّومانيّة بها. واستولى مناحيم (Menahem)، الذي كانت له قرابة بأليعازر (Eleazer)، على القلعة وحكمها لمدّة ست سنوات. وقد اتخذ هذه القلعة مقرًّا للعمليّات التي استهدفت الخصوم في المنطقة بأكملها. ولم تمرّ ثلاث سنوات حتى زحفت القوّات الرّومانية تحت قيادة سيلفا (Silva) نحو مسّادا. ولم يتمكن الرّومان من العثور على ثغرة لاقتحام القلعة إلاّ بصعوبة. وحين دخلوها وجدُوا حصنا مُشيَّدا حديثا فدمّروه بالنّار. لكنّهم لم يجدوا حين دخلوا القلعة إلاّ امرأتين، ذلك أنّ أليعاز قد تمكّن من إقناع المحَاصرين بأن يقتلوا أنفسهم.

 $<sup>^{3}</sup>$ و. نـ. عرفات، ضوء جديد على قصّة قريظة ويهود المدينة، ص  $^{98}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه، ص 95-96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 97.

م. ي. قسطر، مذبحة بني قريظة إعادة تقييم للرواية، ص $^{6}$ 

خيانة الذين عقدوا الصلح كلّهم أو فريق منهم، فللإمام أن يقتلَ مُقاتِلتَهم ويسبيَ نساءهم وذراريهم ويتّخذ من مُقدَّراتهم غنيمة. وإذا نَبَذَ جماعة منهم الخيانة، فعليهم أن يخرجُوا إلى الإمام ويعتزلُوا البلاد مُبْدِين ثباتهم على الصلح. فإن لم يفعلُوا فالحُكْمُ نفسه يُطبَّق عليهم. أمّا في حالة القتال، فعلى الذين أنكرُوا الخيانة وتمسّكُوا بالصلّلح أن يخرجُوا إلى الإمام وإلاّ فالمصير نفسه ينتظرهم، سواء كان ذلك وسط دار الإسلام أو في بلاد العدوّ 1. ". وهكذا فعَل رسول الله صلى الله عليه وسلم ببني قريظة عقد عليهم صاحبهم الصلّح بالمهادنة فنقضه ولم يفارقُوه، فسار إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلّم في عُقر دارهم وهي معه بطرف المدينة، فقتل مُقاتِلتَهم، وسَبى ذراريهم، وغنم أموالهم، وليس كلّهم الشترك في المَعُونة على النبي صلى الله عليه وسلّم وأصحابه، ولكن كلّهم لزم حصنه، فارق الغايرين إلاّ نفْر، فحَقَن ذلك دماءهم وأحرز عليهم". 2

وتنتمي حجّة قسطر (M.J. Kister) الثانية إلى المجال نفسه. فأبو عبيد (تـ 214ه) الذي استمدً منه عرفات (W.N.Arafat) حُكْم الأوزاعيّ بوصفه دالاً على أنّ الفقهاء لم يتّخذُوا ما أورده ابن إسحاق (تـ 151ه) في شأن بني قريظة سابقة فقهيّة، سجّل بدقّة في كتابه الأموال الرّوايات عن يوم قريظة بأسانيدها وأغْنَاها بتعاليق مفيدة وقيّمة وما يجهله عرفات (W.N.Arafat) حسب قسطر (M.J.Kister) أنّ الرّوايات المشهورة عن ذبح قريظة والرّوايات عن ظهور جبريل والحصار، وحكم سعد بن معاذ، وتفاصيل أعداد القتلى قد أوردها أبو عبيد" 4.

وقد أبطل قسطر (M.J. Kister) حجّة عرفات (W.N. Arafat)، الذي استبعد أن يُعَامَل بنو قينقاع وبنو النّضير برفق ويُسمَح لهم بالرّحيل، في حين عُوقِب بنو قريظة بكلّ قسوة، بالعودة إلى ما قاله ابن قيم الجوزيّة (تـ 751هـ): " أمّا قريظة فكانت أشّد اليهود عداوة لرسول الله صلى الله عليه وسلّم وأغلظهم كفرا لذلك جرى عليهم ما لم يجْر على إخوانهم "5.

أمّا الشيبانيّ (تـ 189هـ)، وهو أحد تلاميذ أبي حنيفة (تـ 150هـ) والأوزاعيّ وأبي يوسف ومالك بن أنس، على ذكائه الوقّاد وغزارة علمه، فلم يتردّد في الاعتماد الكلِّيّ على كُتُب المغازي. 6

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  المصدر نفسه، ص ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابمصدر نفسه، ص  $^{111}$ .

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 112.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 112.

م. يـ، قسطر، مذبحة بني قريظة إعادة تقييم للرواية، ص 115. انظر الهامش 15، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، زاد المعاد في هدي خير العباد، بيروت، د.ت، ج 2، 72، ص ص 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المصدر نفسه، ص 117.

استنتج قسطر (M.J. Kister)، بالاعتماد على الحُجَج التي ذكرها، أنّ أحكام الإسلام المُتعلَّقة بالحرب شُكِّلت تبَعًا لِهَذه السّوابق. ولا ضيْر في ذلك، فالصّلة بين المغازي والفقه وطيدة حتّى أنّ القاضي أبا يوسف (تـ 182هـ) كان من رُوَّاد مجلس ابن إسحاق (تـ 151هـ)، وقد سمع منه المغازي ومن الذين أشادُوا به ابن حجر العسقلانيّ (تـ 852هـ)، فقد عدّه حُجّة في المغازي رغم ما عُرِف عنه من عيوب منها التّدليس والرّواية عن مجهولِين².

ويرى قسطر (M.J. Kister) أنّه من الصّعب قبول ما ذهب إليه عرفات (W.N. Arafat) في ما يتصل بتمجيد سلالة بني قريظة لأسلافهم، ذلك أنّ هؤلاء وُصِفُوا بالارتباك والتّردُّد والعناد والعِصْيان لِقادتهم. ويذهب قسطر (M.J.Kister) مذهب واط (M.Watt)، فالقبول باتّهام مالك لابن إسحاق (تـ 151هـ) بالرّواية عن أبناء اليهود، وعدِّه حُكْمًا عادلاً، يفْرض علينا التّساؤل عن حجّية تبجيل أبناء المشركين على أبناء اليهود.

ويختم قسطر (M.J.Kister) بأنّ بني قريظة حُوصِروا، ثمّ استسلَمُوا دون قيْد أو شرْط، ثم نزلُوا على حكْم سعد بن معاذ، فكان إعدام أغلب رجالهم، ولم ينكر محمّد ذلك<sup>4</sup>.

إنّ آراء قسطر (M.J. Kister) في ردوده على عرفات (W.N. Arafat) مفحِمة ووَجِيهة. وللباحث أن يقبلَ بناء على هذه الرّدُود، وبالنّظر إلى مكانة ابن إسحاق (تـ 151هـ) واعتداد الفقهاء به، أنّ حادثة بني قريظة وقعت بالتّفاصيل الواردة في كتُبِ السّيرة. بيْد أنّ وجاهة آراء قسطر (M.J. Kister) تبدو، كذلك فقط، حين نضعها في مُقابِل آراء عرفات (W.N. Arafat) المُتَعجِّلة. وليست المصادر الإسلاميّة المورّخة لِسيرة محمّد المبكّرة أو المُتأخِّرة هي ما يجعل الباحث يقتنع بمصير قريظة الدّراميّ، وإنّما ما يمكن استخلاصه منها حوْل خطّة محمّد في تحقيق مشروعه.

ولمّا كان مشغّل عرفات (W.N. Arafat) أو بركات (B. Ahmad) تبرئة الإسلام ونبيّه من تهمة العنف ومشغّل قسطر (M.J. Kister) ومن لفّ لفّه إثبات هذه التّهمة، فإنّ مقارباتهم كانت على دقّتها وصرامتها المنهجيّة تبريريّة إيديولوجيّة. وإذا تحرّيْنا في المسألة نلاحظ، كما سبق أنْ بيّنًا في تعليقنا على رأي بركات (B. Ahmad)، أنّ الأمر لا علاقة له بالعنف والإدانة، بل هو في اتصال وثيق بصراع خاضه طرفان، محمّد واليهود، بمنطق عصرهما، وانتصرت فيه القوة النّاشئة. أمّا رواية

إصدار ات المركز العربيّ الدّيمقر اطيّ

254

مالمصدر نفسه، 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص126.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 126.

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه، ص 126. انظر أيضًا  $^{4}$ 

Montgomery Watt, The Condemnation of the Jews of Banu Qurayzah, *Muslim World*, 42 (1952) p 171.

السيرة فمهما كانت تقاطعاتها في رواية حادثة بني قريظة، لم يكن لها من وظيفة إلا إخراج الأحداث بطريقة تمجّد محمّدًا والإسلام وتُدين اليهود. وهذا سبب كفيل بأن نتظنّن عليها ونحاول بناء مُتَصَوَّر جديد للأحداث.

## 2-3- فنسنك وَواط ونيوبي

يمثّل مار غليوث (D.S. Margoliouth) وموير (W. Muir) أنموذجًا للمستشرقين الذين انتقدُوا بشدّة محمّدًا في صراعه مع اليهود وتحديدًا تصفيته لبني قريظة. يذهب مار غليوث (D.S. Margoliouth) إلى أنّ سياسة محمّد بصفة عامّة كانت مُعادية لليهود مِمّا أدّى إلى مواجهتهم. فقد تدرّج في هذه المواجهة من التّعقّل إلى القوّة. وكانت غزوة بني قريظة تجسيدًا للمرحلة الأخيرة من هذه السّياسة التي تجلّى فيها العنف المحمّدي¹. أمّا ميور (W. Muir) فإنّ موقفه كان واضحًا إلاّ أنّه صاغه بشكل مُضطرب. ففي الوقت الذي عدَّ فيه العقاب الذي ألْحَقه محمّد ببني قريظة مُبرَرًا، نظرًا لِما أتته مِن مواقف خدمت أعداء النّبيّ في ظرْف عصِيب، يرى أنّ هذا العقاب بربريّ ولا يمكن تعليله بأيّ سبب سياسيّ مهما كان ضروريًا². ويبدو هذا الموقف مُنْسَجِمًا مع حكْم ميور (W. Muir) العامّ على محمّد، فهو عنده مسكُون بروح وحشيّة إذ كان يقتُل الأبرياء بدَم باردٍ³.

لكن ّ آراء فنسنك (A. Wensinck) وواط(M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) على ما فيها من تأميحات تُدِين محمّدًا تبدو الأقرب إلى الموضوعيّة. وسنتناول هذه الآراء في نقاط ثلاث: سبب عقاب محمد لِبني قريظة، توسّط الأوس وتحكيم سعد، والمذبحة.

يذهب فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ الشّك المتواصِل في موقف بني قريظة هو الذي دفّع محمّدًا إلى اتخاذ إجراءات قاسية في حقّهم. ولا غَرْوَ في ذلك، فقد عاش فترة من الخوف الشّديد أثناء حصار المدينة مصدرها الخصم المكّي. و كان مجرّد التّفكير في إمكانية مساندة اليهود للمكّيين يملأ محمّدا رعبًا. 4 وهذا الرّأي متطابق تقريبًا مع ما رآه "باهل" (F.Buhl) 5.

William Muir, The Life of Mohammad, pp 317-319-322.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>D.S. Margoliouth, Mohammed, pp 247-251

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. Muir, Mahomet and Islam, p 151.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> W. Muir, The life of Mohammed, p227.

قدم ميور مشهد محاكمة بني قريظة تقديما دراميًا يكشف عن إدانته من محمّد فإن وليام ميور (W. Muir) قد صوّر مصير يهود قريظة تصويرًا تراجيديًّا، مبينًا كيف تم استقبال سعد بن معاذ آن قدومه للتّصريح بالحكم، وكيف جلس محمّد وعلى يمينه مُقاتلة يهود قريظة وسيماهم تفضح الصرّرامة التي عُومِلُوا بها، وعلى يسار النّبيّ النّساء صحبة ذراريهم مذعُورات فز عات من مصير أزواجهم وآبائهم، وكان بجانبه كبار القوم وخلفهم حشد كبير من المُتابعِين. أمّا قبالله، فثمة سعد بن معاذ محاط برجال قد وثقوا بسيدهم وقائدهم رغم أنّ الرحلة قد أنهكتهم. ويذهب ميور إلى أنّ هذا المشهد يستحقّ ريشة رسّام، ولم يكتف بهذا التّصوير وما فيه من رهبة بل تحدث بكل ألم عن معاناة اليهود في محبّسهم وكيف قضّوً الليل يقرؤون ما تيسّر من التوراة ويحضّون بعضهم بعضًا على الإيمان والثبات، قبل أن يلْقُوّا مصير هم الفاجع، ثمّ تحدّث عن المذبحة التي دامت يومًا كاملاً من الصّباح إلى الليل حتى أن المكان أغرق في الدّم. كل ذلك كان على مرأى ومسمع من النّبيّ الذي سلّى نفسه حسب ميور بعد هذا الاستعراض الدّمويّ بريحانة الجميلة وطلب منها الذه واح

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p123.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Buhl F art. "Muhammed", SEI, pp 389-405, esp (400,410).

ولا يختلف نيوبي (G.D.Newby) مع فنسنك (A.Wensinck)، فاليهود كانوا متردِّدين، وفاوضنُوا قريشًا، وكانُوا سينضمُّون إليهم لولا خوفهم أن يُترَكُوا وحْدهم حين يواجهُون محمَّدًا. أمّا واط (M.Watt)، فيؤكد أنّ محمَّدًا هاجم اليهود بعد أن تخلَّصَ من أعدائه لِيَبيِّن أنّ الدّولة الإسلاميّة لا تسمح بمثل هذا الموقف المشبوه². ويبدو أنّ ملاحظة فنسنك (A.Wensinck) حول سلوك اليهود أثناء حصار الأحزاب للمدينة هو الأكثر دقّة، ذلك أنّ اليهود لم يتصرّ فُوا تصرّ فًا مُعَادِيًا رغم أنّهم نَقَضُوا العَهْد وحتّى كُتُب السيرة لم تذكر أنهم حاربُوا ماعدا إشارات في سِيرة ابن هشام (تـ 218هـ) ومغازي الواقدي (تـ 207هـ) حول قتل صفيّة لأحد اليهود الذي حاول اقتحام الحصن³.

أمّا فيما يتعلق بتوسّط الأوس لإنقاذ قريظة، فإنّ فنسنك (A.Wensinck) يذهب إلى أنّ الأوسيّين رغبُوا في أن يشفَعُوا لِحلفائهم عند محمّد، لكنّه اختار سعد بن معاذ، الذي له تجربة مريرة مع قريظة، لأنّه يعلم جيّدًا مشاعره، و"سعد بن معاذ من جهته و بدَعْم من محمّد حَكَم بالموت على اليهود البؤساء دون تردّد"4.

ويسوق فنسنك (A. Wensinck) ملاحظة مفيدة في هذا الصدد، فكتّاب السّيرة القدامي لم يرَوْا في اختيار سعْد اختيارًا غير موضوعيّ لأنّه كان من الأوس، وهو الرّجل الأكثر تَبْجِيلاً في عشيرته في ذلك الوقت، وليس ثمّة من هو أفضل منه ليختاره محمّد، بل إنّ هؤلاء الكُتّاب جعلُوا من حكْمه ربّانيًّا حتى إنّ الدّارمي(تـ 280مـ) يذكر ما مفادُه أنّ سعدًا المجروح حين دعا الله ألاّ يُمِيتَه حتّى تقرّ عينه من بني قريظة الْتَأمَّ جرحه مباشرة، وبمجرّد أن فرغ المسلمون من ذبْج آخر رجل يهوديّ نزف جرحُه من جديد حتى مات ألى واط (M. Watt) لم ينتقد اختيار سعد في كتابه " محمّد في المدينة " وإنّما تحدّث عن مسألة الولاء للرّوابط القبليّة. فأبُو لبابة لم يتردّد حين طلب منه يهود قريظة المجيء حتّى يأخذُوا مشورته، بل كان في الموعد. أمّا ما جرى بيْنهم فيبقى حسب واط (M.Watt) سرّا أف. ويشير أيضًا إلى أنّ الأوس تدخّلُوا للشّفاعة لِقريظة كما حدث مع بني قينقاع وبني النّضير، فاستجاب محمّد وعيّن سعدًا أحد الرجال المُبَجَّلين من حلفاء قريظة وهم الأوس كي يقرّر (G.D. Newby)، فلم يتخطّ دائرة الفهْم التي تحرّك داخلها مصير المُحَاصَرين آ. أمّا بالنسبة إلى نيوبي (G.D. Newby)، فلم يتخطّ دائرة الفهْم التي تحرّك داخلها

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>D.G. Newby, A History of the Jews of Arabia, P 91

منتغموري واط، محمّد في المدينة، ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> انظر الواقدي، ج2، 462.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>"Sa'd ibn Mu'adh on his part, and with the approval of the Prophet unhesitatingly pronounced the death stence on the poor Jews." A. Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p125.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p125

منتغموري واط، محمّد في المدينة، ص 326.

المصدر نفسه، ص 328.

فنسنك (A. Wensinck)، فحُكْم سعْد عنده كان انطلاقًا من نيّة مُبَيّتة لِمحمّد. ذلك أنّ الأوس قد توسلُوا إلى النّبيّ أن يعامِلَ بني قريظة مُعامَلَتَه لبني قينقاع حلفاء الخزرج لأنّ الأعراف القبلية تقتضي أن يكونَ هناك تكافؤ بين الأوس والخزرج. وربّما يعود هذا التّوسلُ إلى أنّ كُلاَّ منهما يريد أن يتَبِتَ قدْرته على حماية حلفائه أ. وتفاديًا لأيّ مُشْكِل أقنعهم محمّدٌ ولعلّه فرض عليهم بأن يُفرد لهم حكمًا من بينهم. وحين وافقُوا، عيّن سعد بن معاذ لهذه المهمّة. واستنادًا إلى مُعاملته السّابقة كان متأكّدًا من أن الحُكْم سيكون قاسيًا ومُوافِقًا لانتظاراته، ولم يكن هناك احتمال كبير أن يتولّى التّحكيم سعد 2.

أمّا سعد فانتظر، قبل أن يصدع بالحكم، التزام الجميع بما سيقرّر. وحين كان له ما أراد أصدر، الأمر بأن يُقتل مقاتلتهم وتُسبَى نساؤهم وذراريهم وتتّخذ مقدراتهم غنيمة. وقد استحسن محمّد هذا الحكم، بل رأى فسها حكما ربّانيًّا " لقد حكمت عليهم بحكم الله من فوق سبعة أرقعة "3.

والنقطة الأخيرة التي تبدو مهمة في آراء المستشرقين، هي الموقف من مذبحة بني قريظة. ففنسنك (A. Wensinck) يذهب إلى أنّ القول بوحشيّة محمد ودمويّته حجّة ضعيفة إذا ما رُمْنا رصْد سِمات شخصيّته. فالرجل بدا في بعض الأحيان متسامِحًا، والحجّة على ذلك سلوكه يوم فتح مكّة. ويعتقد فنسنك (A. Wensinck) أنّ ما يُقسِّر قسْوَتَه في حالة قريظة أنّهم جعلُوه يعيش رعبًا طوال فترة الحصار. إضافة إلى أنّ ترجِيلهم يمكن أن يُمثلَ تهديدًا مُبَاشِرًا له إذا اتّحدُوا مع خيبر المنبعة والقويّة. اقد أراد محمد بذبْح مُقاتلة بني قريظة أن يضع حدًّا نهائيًّا للخطر اليهوديّ في المدينة في ويستنتج فنسنك (A. Wensinck) أنّه " بإبعاد بني قريظة آخر القبائل اليهودية في المدينة، قد حقق محمّد هدفه الأوّل، فقد أصبحت المدينة كيانًا لا يُستهُان به. والأن انطلقت مسيرة الاستيلاء على الجزيرة العربيّة، فكانت الرحلة إلى الحديثية في السّنة السّادسة للهجرة هي البداية." 5.

تبدو آراء فنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) موضوعيّة إلاّ أنَّها تتضمّن ما يُشِير إلى إدانة محمّد. من ذلك أنّ فنسنك (A. Wensinck) ينعت اليهود الذين حَكَم عليهم سعد بن معاذ بالموت بالبؤساء المساكِين، إضافة إلى كونه يؤكِّد أنّ مرجعَ النّظر في إبادة بني قريظة هو محمّد ذلك أنّ اختياره لسعد كان أمرًا مدروسًا. وهذا الرّأي نلفيه في قراءة نيوبي (G.D. Newby) للمسألة. لكن واط

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>D.G. Newby, A History of the Jews of Arabia, pp 90-91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Wensinck, Muhammad and the Jews of Medina, p91.

نظر الواقديّ، المغازي، ج2، ص 512. / آبن هشام، السّيرة النّبويّة، ج3، ص190. / ابن سعد، الطّبقات، ج2، -58

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>A. Wensinck, , *Muhammad and the Jews of Medina*, p127

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> "With Qurai Zah the last Jewish clan importance disappeared from muhammed had attained his first objective, Medina had become an entity to be reckoned with. Now the conquest of Arabia lay a head of which the expedition to al Hudaybiyah in 6 A.H. was the beginning" Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina*, p127.

(M. Watt) الذي يبدو مُتَحفظًا دائمًا، فلم ينتقد اختيار محمّد لِسعد، بل أشار إلى أنّ محمدًا نزل عند رغبة الأوس في الشفاعة لليهود. ولم يذكر شأنه شأن فنسنك (A.Wensinck) قسُوة الحُكْم، بل لم يجعل منه سمة لِمحمد أو دليلاً على انتهاجه سياسة مُعادِية لليهود!. غير أنّ هذه الأراء، رغم وجاهتها، تنطوي على بعض مواطن التّهافت. فالقول، مثلاً، إنّ الدّليل على تسامُح محمّد هو أنّ اليهود لم يطْرَدُوا إلاّ في عهده، أمر لا يمكن قبوله لأنّ محمّدًا لم يكن يتعامل مع المسألة بمنطق عاطفيّ وإنّما بمنطق عقلانيّ سرعان ما يتحوّل إلى وحي، فما يراه معقولاً يخدم رؤيته بوصفه سياسيًّا ونبيًّا يُنجِزه على النّحو الأكمل. وحتّى إن أخذنا بما تردّد في بعض المصادر بأنّ اليهود لم يُطرَدُوا جميعًا من المدينة، فإنّه ليس ثمّة مجال للشّلكٌ في أنّ أغلبهم غادرُوا أو قُتلُوا.

إنّ ما يرفضه الباحث المُسْلم القابع في دائرة التّبرير، أن يكون محمّد قد خطّط لِتصفية اليهود، والمثل في ذلك أحمد فارس الجميل الذي، رغم اطّلاعه الواسع على المصادر الإسلامية والدّراسات الاستشراقيّة، لم يبْرح موقع التّبرير والتّمجيد. صحيح أنّه أصاب في تتبُّعه لتناقضات المستشرقِين، بيد أنّه لم يأت بجديد في سعيه لإدانة اليهود إدانة مطلقة 2. وفي هذا الصّدد يمكن فهم موقف عبد الرحمان

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  ينخرط رأي واط في إطار القراءات التي ترى أنّ محمّدًا اتّبَع منطق عصره في صراعه مع اليهود، ومن هذه القراءات نذكر موقف غابريالي، فقد بيّن أنّ قريظة تعرّضت إلى مذبحة وحشيّة قُتِل فيها ستة مئة يهودي، وقد واجهت الموت بشجاعة وشهامة. ورغم نعته المذبحة بهذه الصفة فإن غابريالي يشير إلى أنّ محمّدًا عامل اليهود بمنطق عصره.

Fransesco Gbrieli, Muhammad and the Conquests of Islam, p75. وهذا الموقف نُلْفِيه أيضًا عند كارين أرمسترونغ، فقد بيّنت التي أنّ ما قام به محمّد مع يهود بني قريظة يبدو لنا قاسيًا اليوم، لكنّه كان مألوفًا حينها، ولم يكن ذبْحه لسبعمائة يهودي نابعًا من قناعة دينيّة أو عرقيّة بل كان قناعة سياسيّة. (كارين أرمستروتغ، محمّد صلّى الله عليه وسلّم، نبيّ لزماننا، ترجمة فاتن الزلباني، مكتبة الشروق الدوليّة، ط1، 2008، ص 149-150)

<sup>2</sup> محمد فارس الجميل، النبي صلى الله عليه وسلم ويهود المدينة: در اسة تحليلية لعلاقة الرّسول صلى الله عليه وسلم بيهود المدينة ومواقف المستشرقين منها، مركز الملك فيصل للبحوث والدّراسات الإسلاميّة، السعوديّة، ط1، 2002. وفي هذا السياق تندرج قراء نورالدين بولحية في كتابه " مجزرة بني قريظة " إذ قدّم مجموعة من الاعتراضات التي تَذُلُّ عَلَى أنَّ رواية مجزرة بني قريظة فيها الكثير من التَّافيق، مبيِّئًا أنها تفضي إلى تكوين صورة لليهود ولمحمّد تخالف ما ورد في القرآن والصّحيح من الأحاديث، فمحمّد الذي عُرِف بتسامُحه ورفعة أخلاقه ودعوته المُستجابَة قدّمته الرواية يسبُّ اليهود، و هو أيضًا شهوانيّ يطلب يد ريحانة بعد يوم دَامٍ، فضلاً عن كونه عاجز عن معالجة سعد بن معاذ في حين استجاب الله لِدعائه إذ مكِّنه من بني قريظة. وفي المقابل، تقدّم هذه الرّواية اليهود في صورة نموذجيّة، فعوامّهم لا ذنب لهم في الخيانة، ورغم ذلك ثبَتُوا على دينهم، وقياداتهم تنصحهم باتباع دين محمد. وقد وردت هذه الصُّورة، حسب رأي الباحث، بعيدة عن المُتَّصوَّر القرأني لليهود إذ نُلفِيهم مُتمسِّكِين بالحياة مثلما أنَّ أغلب قياداتهم وأحبار هم وقفُوا حاجزًا منيعًا أمام دعوة محمّد. ويعزو ا نور الدين بولحية هذا التَّلفيق إلى أسباب سياسيّة واجتماعيّة. أمًا السّياسيّة، فتتمثّل في تدخّل السّاسة في تدوين السّيرة وتشجيعهم على الوضْع والتدليس. في حين أنّ الأسباب الاجتماعيّة، تتصل بسعْي بعض الرّواة إلى تعظيم أسلافهم مثل سيف بن عمر. ويؤكّد الباحث، من خلال حشْد كبِير من الأدِلَة مُستمَدَّة من القرآن والسنَّة، أنَّ رواية بني قريظة رُويَت بشكل يتناقض مع القرآن وقيمه، داعيًا إلى مُحاكمَة السّيرة على هدْي القرآن. والواقع أنّ دراسة نور الدين بولحية تعتمد مصادرة تتمثّل في عَدِّ القرآن الصخرة الصلبة التي يجب التَّعويل عليها في دراسة السيرة. ورغم أن بحثه مفيد في تنوير العقل الإسلاميّ، فإنَّه من النّاحية العلميّة يعَدّ انتقائيًا لأنّ القول بمصادرته ورفض درس القرآن بوصفه نصًّا تشكّل في أفق تاريخيّ مخصوص من شأنه أن يلجمَ عقل الباحث عن التفكير. إنّ ما أحرج نور الدين بولحية هو اعتماد هذه الرواية مثالا اقتدى به الإرهابيّون لتبرير دمويتهم، والمستشرقون لإدانة الإسلام ونبيّه والتشنيع عليهما. (نور الدين بولحية، مجزرة بني قريظة، بين القيم القرآنية والتّدليس التاريخي، مؤسسة عرفان للثقافة الإسلامية، ط1، 2018.)

بدوي وما تضمنه من تهافت في الردّ على المستشرقين، ذلك أنّه اعتمد في دفاعه منهجًا انتقائيًّا حتى أنّا نراه مرة يحكُم بالحُمْق والبلاهة على مستشرق ما، إذا ما تأول الإسلام تأويلاً يخالف النّظرة المثاليّة والتمجيديّة للإسلام، ويحكم عليه مرة أخرى بالموضوعيّة، إذا كرّس ولو جزءًا من هذه النّظرة ولئن كان تظنّنه على مواقف "المستشرقين" القدامى أي في العصر الوسيط مقبولاً، فإنّ تشنيع على المُعاصِرين منهم فيه الكثير من النّهافت. وتستقيم قراءة عبد الرحمان بدوي لِمهلكة بني قريظة دليلاً على العلاقة العُصابيّة بين الباحث ومُعتَقَدِه وتراثه بصفة عامّة، رغم وجاهتها في أحيان عديدة. لقد على العلاقة العُصابيّة بين الباحث ومُعتَقَدِه وتراثه بصفة عامّة، رغم وجاهتها في أحيان عديدة. لقد عدّ بدوي حكم سعد بن معاذ نزيهًا، ولم يكن النبيّ أي مسؤولية فيه، لأنّ صاحبه قاله على رؤوس عدّ بدوي حكم سعد بن معاذ نزيهًا، ولم يكن النبيّ أي مسؤولية فيه، لأنّ صاحبه قاله على رؤوس الأشهاد مِن ممثلي المُهاجِرين والأنصار ومِنْ بيُنهم الأوس الذين دافعُوا عن يهود قريظة بوصفهم مواليَ لهم. وعد المهلكة التي كانت قاسية مُبَرَّرة سياسيًّا نظرًا إلى الخطر الذي شكلته قريظة بتحالفها مع الأحزاب الذين قدمُوا لاستئصال شأفة محمّد والإسلام. وقد صاغ بدوي رؤيته للمهلكة منتقدًا آراء كل من كيتاني (L.Kaitani) ومكسيم رودنسون (M.Rodinson)، مُغرضًا عن ذُكُر أيّة تفاصيل عن المذبحة أي مشهد قتل محمد ليهود بني قريظة. وإن أفلح بدوي في في الانتقاص من قيمة آراء المستشرقين، فإنّه لم يجد الحجج المقنعة بتبرئة محمّد من شبهة القسوة والغلظة في تعامله مع اليهود أ.

1 راجع في هذا الصدد، عبد الرّحمان بدوي، دفاع عن محمّد صلّى الله عليه وسلم ضدّ المُنتَقِصين من قدْره، ترجمة كما جاب الله، الدّار العالمية للكتب والنشر/ط.د.ت.

#### خاتمة الفصل:

تناولنا في هذا الفصل حلقتين مركزيّتين في سلسلة الصّراع بين محمّد واليهود: تتّصل الأولى بسياسة الاغتيال، أمّا الثانية فترتبط بإهلاك بني قريظة.

تدبرنا سياسة الاغتيال في المصادر الإسلاميّة، فتبيّنا أنّها حاولت أن تجدَ المبرّرات التي دفعت محمّدًا إلى هذا الفِعْل العنيف. ورغم الاختلافات الجزئيّة بيْن هذه المصادر، فقد أكّدت أنّ الشّخصيّات التي أغتيلت مثلت خطرًا على حياة محمّد وعلى دعوته، وأكّدت أنّ الانتصار المُعجِز في بدر قد مكّنه من تكوين جماعة أمنيَّة مُستعدّة لِحمايته من أعدائه، وكان رأس هذه الجماعة سعد بن معاذ. وأدركنا كذلك أنّ محمدًا قد تابع هذه الاغتيالات، فأوْ عز ببعضها وبارك بعضها.

أمّا غزوة بني قريظة، فقد وَرَدَت في المصادر الإسلاميّة التي انتخبناها مُفَصِّلة. وقد تضمّنت العوامل التي أحْوَجَت محمِّدًا إلى تصفية قريظة، وأهمّها العامل الدّينيّ، فالله هو الذي أمره بالسّيْر إليهم، مثلما أنّ إصرار هم على إنكار نبوّته مُكَابَرة وحسدًا، كانت مِن الأسباب التي أوْدت بهم إلى الهلاك.

ويتجلّى العامل السّياسيّ في خيانة قريظة لِمُحمّد. فقد نقضُوا عهده تحت تأثير حُييْ بن أخطب. فكان أنْ عاش محمّد ارتباكًا شديدًا في هذه الغزوة. ولو لا حنكته السّياسيّة وموهبته العسكريّة ولُحمة جماعته لَكَان القضاء على دعوته أمرًا مُؤكَّدًا.

وتذكر هذه المصادر أنّ المواجهة لم تكن شديدة باستثناء المشادّات الكلاميّة وبعض التّراشُق بالحجارة، لذلك كان الاستسلام والنّزول على حُكْم محمّد دون قيْد أو شرْط. وهناك تفاصيل مُهمَّة تشيير إلى أنّ يهود قريظة رغبُوا في أن يُعامَلُوا مُعَامَلَة نظيريْهم؛ قينقاع والنّضير. ولكنّ محمّدًا كان حاسِمًا. وحتّى حين أحرجه تدخّل الأوس في الأمر، فإنّه عرض على اليهود اختيار شخصيّة يرضوْنها مِن بين حلفائهم. فكان سعد بن معاذ حَكَمًا، فقضى بتصفية قريظة وبارك محمّد ذلك عادًا إيّاه حُكْمًا من الله. ثمّ تمّت تصفيتهم في مشهد مُربع، وتَمّ اقتسام ثرواتهم.

وبغض النّظر عن البُعْد النّبريريّ والتّمجيديّ لِهذه المصادر، فإنّ مسار الأحداث، إذا ما حذفنا منه بعض التلفيق، يبدو منطقيًّا. فقد كان اليهود متردِّدين طوال معركة الخندق. وقد شكّل ذلك رعْبًا لِمُحَمَّد حتى أنَّه لم يعُد يامكانه التسامح معهم.

أمّا تحكيم سعْد، فإنّ الأحداث المتعلّقة به غير متجانسة، فقد عُرف عن سعد عداءه لِقريظة و لا يمكن لليهود أو الأوس أن يَرْضَوْا به حَكَمًا. والأرجح أنّه فُرِض على الفريقيْن. فاليهود كانوا حلقة ضعيفة حينها. ولم يكن بإمكان الأوس إلاّ الموافقة تجنّبًا لاتّهامهم بالتّنصُّل من الرّابطة الدّينيّة.

وفي آخر المطاف بَقِيَ اليهود مُتَردِّدِين كعادتهم، ولم يستوْعِبُوا دروس الماضي في المواجهة. وكان محمد كعادته حَاسِما.

درس المستشرقون الاغتيالات وتصفية قريظة بقدر غير قليل من الموضوعية، مثل واط ( .M وفنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby)، إذ حاولُوا أن يتدبَّرُوا بالعودة إلى كُتُب السّيرة دوافع محمد الحقيقيّة لهذه الأفعال العنيفة. فقد ذهب فنسنك (A. Wensinck) إلى أنّ أعمال محمد كانت مبنيّة على تخطيط مُسْبَق للتّخلُّص من اليهود، وأكّد أنّ كتب السّيرة اجتهدت في تبرير أعمال محمد الشّنيعة وجعُلها ربّانية. أمّا واط (M. Watt)، فبيّن في أكثر من موضع أنّ محمّدًا كان يتصرّف وفق ما تقتضِيه الظّروف وأنّه كان يراعي الرّوابط القبليّة في أحكامه على اليهود فُرادى وجماعات. في حين أنّ نيوبي(G.D.Newby) عدّ الاغتيالات فاتحة حملة إرهابيّة على المعارضة اليهوديّة.

وإن لم يختلف المستشرقون في أنّ تصرّ فات محمد كانت بشريّة، فإنّهم قد عمّقوا النّقاش حول تصفية بني قريظة، فنفى بركات (B. Ahmad) وعرفات (W.N. Arafat) أمر المذبحة في حين أكّدها قسطر (M.J. Kister) مستندًا إلى حُجَج مِن السّيرة والقرآن، ورأى أنّها وقعَت بالتّفاصيل التي ذكرها ابن إسحاق (تـ 151هـ) وبيّن أنها موجودة في أقدم المصادر، وأنّها عُدّت سابقة فقهيّة.

ورغم أنّ واط (M. Watt) وفنسنك (A. Wensinck) ونيوبي (G.D. Newby) قاربُوا مذبحة بني قريظة مقاربة عقلانيّة، فإنّهم لمَّحُوا إلى إدانة محمّد، ولكنّهم لم يُدْركُوا شطَطَ بعض المستشرقين الذين انّهمُوا النّبيّ بالدّمويّة مُعتمِدِين منطقًا يقوم على الإسقاط ومُحاكمَة الماضي بعقليّة الحاضر.

صحيح أنّ محمدًا كان عنيفًا مع اليهود، ولكنّ ذلك لا يُعَدُّ جريمة، فقد واجهَهم بآليات عصره، ولم يكن العنف اختيارًا بل فرضيّة توقَّعَها منذ قدومه إلى يثرب. فقد أدرك أنّ صراعه مع اليهود كان صراع وجود لا سيّما حين تأكّد من أنّهم يرفضُون نبوّته رفضًا مبدئيًّا. وكان، كلّما توطّدت أركان الحُكم السّياسيّ الثيوقراطي الذي أسسه، ازداد عنفًا، لأنّ المُحدّد في مسار الأحداث لم يعد الرابطة القبليّة وإنّما الإيديولوجيا النّاشئة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>D.G. Newby, A History of the Jews of Arabia, p 59.

لقد كان الصراع بين رؤيتيْن دينيّتيْن: الأولى تظهر والأخرى تأفّل. وفي هذا أفق هذا المخاض، تشكّل في الإسلام بوصفه دينًا مُمَيّزًا يقوم على دو غما (Dogma) ملّة إبراهيم. وتبدّت صورة محمّد السياسيّ والمحارب القادر على استيعاب الواقع وتناقضاته، في حين بدا اليهود متردّدين غير قادرين على تمثّل التّغيير النّوعيّ الذي طرأ على يثرب.

فالمسألة، إذن، لا علاقة لها بإدانة طرف أو تبرئته في هذا الصراع، وإنما ترتبط بتمثّل الصراع بين محمد واليهود في أفق موضوعيّ، وتبقى كلّ قراءة في غياب توفّر أدلّة أثريّة دقيقة مجرّد اجتهاد فضلُه يكمن في زعزعة الفهم النّمطيّ لِهذا الصّراع.

## خاتمة الباب الثالث

لم تكن معركة بني قينقاع بالهيّنة، فقد جسّدت سلوك محمّد العنيف مع اليهود وكرّست صورته بوصفه محاربًا. فبَعد انتصار بدر المُعْجِز، لم يعُد بإمكان محمّد الصّبر على اليهود، ولم يكن المسبير إلى بني قينقاع انطباعيًّا، بل كان مَدْرُوسًا لأنَّهم كانُوا الأقرب منه، ومِن ثَمَّ هم الأقدر على مراقبته ومُنَاكَفَتِه في كلّ حين، وهم أيضًا حلفاء للخزرج الذين دخلُوا جميعًا إلى الإسلام ما عدا عمرو بن عوف ولازمُوا مواقِعَ التردُّد، وبَاتُوا أضعف مِن أن يُقْرأً لَهم أيّ حِساب. وكان التوجُّه إلى بني قينقاع مفيدًا من النّاحية الاقتصاديّة، فالمهاجرون الذين يعينشون ظروقًا صعبة، ولم تُتحُ لهم فرصة اكتساب الرّزق، فتَح لهم إجلاء بني قينقاع والاستحواذ على مقدّراتهم أبوابًا من شأنها أن تقلِّل من حالة البؤس التي هم عليْها.

لقد حقق محمد أولى الخطوات المُهِمة لِتطهير المدينة من اليهود ومن ثمَّ توحيدها استعدادًا للمواجهة الكبرى مع العدق الخارجي: قريش. بيْد أنّ اليهود، رغم هذه الخطوة التي بيّنت صرامة محمّد لم يكُفُوا عن المعارضة، فقد حاولُوا بيْن بدر وأُحد أن يحرّضُوا أهل المدينة على الدّين الجديد، وذلك لإرباكه والتقليل من قيمة إنجازاته. ويبدو أنّ كعبًا بن الأشرف بانتسابه إلى اليهود من جهة أمّه النّضيريّة كان أكثر الشّخصيّات عداء لِمحمّد، غير أنّ ردّ فعل محمّد كان عنيفًا لإرهاب الجميع، سواء كائوا مِمّن يقفُون على الضِفة الأخرى من مشروعه أو ممّن لم يبْرَحُوا مواقع النّردُّد والنّفاق، فكان مصير كلّ من أساء إليه ولأتباعه القتل. ولعلّه من المنطقيّ افتراض تشكُّل مجموعة من الأنصار قصد تنفيذ هذه الاغتيالات. وفِعلاً نمّ قتلَ عصماء بنت مروان وأبًا عفك وكعبًا في مشاهد مربيعة. ورغم أنّ كثُبَ السّيرة لم تذكر أنّ محمّدًا خطّط لِهذه الاغتيالات، تُوجَد إشارات تشجّع على هذا التّأويل. فمحمّد مثلاً أشار على محمّد بن مسلمة بأن يأخذ مشورة سعد بن معاذ، وتابع أيضًا هذا التّأويل. فمحمّد مثلاً أشار على محمّد بن مسلمة بأن يأخُذ مشورة سعد بن معاذ، وتابع أيضًا مقتل كعب بن الأشرف. وكان في كلّ مرّة يُنقَد فيه اغتيالُ ما، يبارك هذا العمل.

ولئن كان مقتل عصماء بنت مروان وأبي عفك لأسباب سياسية، فإن تصفية ابن الأشرف جمعت بين السياسي والاقتصادي. ذلك أن محمّدًا أراد أن يُقِيمَ سوقًا على أرض كعب، فرفض كعب ذلك. ويبقى للأسباب الدينيّة تأثيرها الجليّ في الأحداث، فقد وهبَت معركة بدر قوّة كبيرة لِمحمّد جعلته غير قادر على تحمُّل وجود من سخِروا منه وعبّروا له عن رفْضِهم المبدئيّ لِنبوّته. وجاءت معركة بني النّضير بعد اختبار أُحد القاسي. فقد كان محمّد مُطَالبًا برردِّ الاعتبار إلى نفسه وإلى جماعته، فاستغلّ أوّل فرصة أُتيحت له حتى يحْمِيَ ظهره مِن أشدّ القبائل اليهوديّة استئثارًا بالثّروة والشّرف. وتمثلت هذه الفرصة في توفّر الظّروف الملائمة لاتّهامهم بالتآمر على حياته، فحاصرهم وروّعهم ورقعهم

بإحْراق نخْلهم، فاستسلموا وَرَحَلُوا دون رجعة. وقد استفاد محمّد من ثروتهم الفلاحيّة. ولا شكّ في أنّها حلّت جزْءًا من المَشاكل الاقتصاديّة التي يُعانِيها أتباعه ووفّرت عُدَّة وعتادًا لِمواجهة لاحقة.

أمّا في ما يخصّ بني قريظة، فقد استغلّ محمّد نَجَاتَه من جيش الأحزاب لِيهاجم آخر قلاع اليهود وأكثر هم عداء له. ورغم أنّهم لم يحاربُوا زمن الخندق ما عدا بعض المناوشات النّاتجة عن تردّدهم، فإنّه قد سار إليهم وحاصر هم حتّى استسلمُوا دون قيْد أو شرْط، ثمّ حكَّم أحد أكثر المتحمّسِين لِدعوته والمُعَادِين لَهم في أمْر هم سعد بن معاذ، فكان الهلاك مصير مقاتلتهم والسّبْي مآل نسائهم وذراريهم، وقُسمت مقدّراتهم بين المسلمين. وكان قتلُهم في مشهَد استعراضيّ من شأنه أن يزرع الرّعب في قلوب أعدائه الداخليّين والخارجيّين.

وبهذا الانتصار الحاسم تمكّن محمّد من توحيد المدينة، ولم يبْق له إلا مواجهة عدوّه الخارجيّ، فكان صلح الحديبية تحْيِيدًا لقريش قبل تجاوُز حصون خَيْبر التي استقرّ فيها سادة بني النّضير، وفيها كانت مؤامراتهم ضدّه. ثمّ بعد أن تراكمت الثّروة في مُعسْكر المُسلِمِين واقتنعت أغلب القبائل بقوة محمّد، كانت مكّة في المُتنَاول.

لقد اعتمد محمّد خطّة دقيقة في صراعه مع اليهود، فكلّما جُهِّزت له قوّة مستنْفِرة هاجمهم. وتقدّم بخطوات ثابتة نحو تطهير المدينة من الذين يتربَّصُون به الدّوائر. وكان في كلّ معاركه واعيًا بِمَا عليْه اليهود من تَفْرقة وتردُّد و" انتظاريّة" مثلما كان عَارفًا بعداء بني قِيلة لهم وخاصّة الخزرج. وكان في كلّ انتصار يرَقّق حبْل الرّوابط القبليّة ويمتِّن حبْل الرّابطة الدّينيّة.

على أنّ كُتُبَ السّيرة قد كشفت عن صورة غير واضحة اليهود، فهم في الآن ذاته أقوياء يتحدّون محمّدًا مثلما هو الشأن بالنّسبة إلى بني قينقاع بل إنّهم خبروا القتال وأبْلُوا البلاء الحسن في المعارك التي دارت رحاها بين بني قيلة، وهم كذلك ضعفاء يستسلِمُون بسرعة دون أيّة مقاومة فعليّة. وحتى صِفّة الذّكاء والفطنة المُلازمة لهم بدّت غائبة إذ لم يتعظوا من أيّ درْس من الدّروس. فمنتهى اجتهادهم في صراعهم مع محمّد كان التحصين بالحصون ثمّ النّزول عند حُكْم قائد المسلِمِين. ونُلْفِي عدم الوضوح أيضًا في صورة محمّد، فهو من نااحية مُتسامح، ومن ناحية أخرى يبدو قاسيًا، إذ لم يجد من حَرَجٍ في مُعَايَنَة مقتل عدد كبير من اليهود دون أن يعتريه أيّ إحساس بالذّنب. وقد حاولت يجد من حَرَجٍ في مُعَايَنَة مقتل عدد كبير من اليهود دون أن يعتريه أيّ إحساس بالذّنب. وقد حاولت كُتُبُ السّيرة تبرئة ساحة محمّد. فما أتاه من أعمال أثناء صراعه مع اليهود كان مُبَرّرًا دينيًّا. فالقبائل اليهودية الكبرى أنكرت نبوّته على صدقها. ولهذه الأعمال شرعيّة سياسيّة أيضا لأنّ اليهود خانُوا النّبيّ وطعنُوه في الظّهر. بيْد أنّ الأحداث مثلما أخرجتها كُتُبُ السّيرة، حين نختبرها من الدّاخل، النّبين ما فيها من بُعد "ميتاتاريخيّ".

إنّه من المعقول أن يتآمر اليهود على محمّد، وكذلك مِن المُنتظَر أن يردَّ النّبيّ بعنف، فالصرّراع ليس هيّنًا، إنّه صراع وجود. فالواقع الاقتصاديّ والسياسيّ والثّقافيّ في المدينة كان يَتَّجِه نحو بقاء الطّرف الأقوى في الصرّراع. وكان محمّد بنَفَاذ بصيرته وإيمانه العمِيق بنبوّته الأجدر بالانتصّار. أمّا اليهود فقد خسِرُوا معاركهم مع محمّد لِتشتُّتِهم وعدم تمثّلهم للّحظة التّاريخيّة الفارقة التي دار فيها صراعهم مع النّبيّ.

قامت مواقف فنسنك (A. Wensinck) ووَاط (M. Watt) وَنيوبي (G.D. Newby) من سلوك محمّد العنيف تجاه اليهود، رغم ما فيها من تلميحات تُدِين النّبيّ، على قراءة موضوعيّة لِمَا حدث، إذ بيّنت أنّ عنْف محمّد مع اليهود وخاصّة في معركته مع بني قريظة كان مُبرَّرًا سياسيًّا. ولقد تميّز فنسنك أنّ عنْف محمّد مع اليهود وخاصّة في معركته مع بني قريظة كان مُبرَّرًا سياسيًّا. ولقد تميّز فنسنك (G.D. Newby) على وواط (M. Watt) ونيوبي (G.D. Newby) بدرْسِه الدّقيق للرّوايات المُتَعَلّقة بالصراع بين محمّد واليهود في المصادر الإسلاميّة.

أمّا قسطر (M. Kister)، فقد قدّم حجُجًا مُفْحِمَةً تدلّ على وقوع مذبحة بني قريظة مُبْطِلاً بذلك مقالة المشكِّكين في وقوعها. ولعلّه يروم من إثبات هذه المذبحة التّأكيد على عنف محمّد تجاه اليهود، منخرطًا بذلك في تقليد استشراقيّ وسم سلوك النّبيّ مع اليهود بالوحشيّة والدّمويّة.

إنّ المسألة، في مُجملِها، مسارٌ كامل قطّعه محمّد في تعامُله مع اليهود، فقدْ حاول استمالتهم. وحين تأكّد من رفضهم المبدئيّ له، أبدع عقيدة " ملّة إبراهيم" فكانت القطيعة وكان التّمايُز. ولمّا كان انتصار بدر المُعْجز، غيّر محمّد سياسته مع اليهود، فلم تَعُد الكلمة هي طريقة المُواجهة وحسب وإنّما السيف أيضًا. وقد أدار هذه السياسة باقتدار كبير مكّنه من إدراك جميع أهدافه، وأبرزها تطهير المدينة ممّن لا تلين عداوتهم له.

إذن ليس في الأمر إدانة لِمحمد أو لليهود، لأنّ الصرّراع كان صراع وجود. وقد استعمل كُلّ طرف ما لَدَيْه من مواهِبَ. وكان النّصر حليف القوّة النّاشئة. ويُفْهَمُ مسار هذا الصرّراع من منطلقات موضوعيّة بعيدة عن الإيديولوجيا ومزالِقها.

#### الخاتمة العامة

لقد جعلنا، لِكُلِّ فصْلٍ وباب في البحث، خاتمةً حوصلنا فيها ما توصّلنا إليه من استنتاجات و هو ما ألجأنا إلى التّكرار على ما فيه من فائدة في توضيح الخيْط النّاظم للعمل. ولِنكون أكثر نجاعة حاصرنا في الخاتمة العامّة النّتائج المُهمَّة التي يمكن استخلاصها من البحث برمّته، أتبَعْنا هذه النّتائج بتحديد آفاقه. وقد أدر جنا هذه النّتائج في مستوَيْين: الأوّل يتعلّق بالمصادر. والثاني يتصل بالعلاقة بين محمّد واليهود. ويرتبط المستوى الأوّل بالمصادر الإسلاميّة، من جهة وبالمصادر الاستشراقيّة من جهة أخرى.

جاءت المصادر الإسلامية التي أرّخت لعلاقة محمّد باليهود في المدينة تبريريّة وتمجيّدية. وقد جعلها هذا المنحَى تتضمّن مجموعة من المفارقات، لعلّ أبرزها ما كان منها متعلِّقًا باليهود. فَهُم في هذه المصادر يعرفون أنّ محمّدًا نبيّ بشّرت به كُتبُهم وفي الأن ذاته ينكِرُونه. ولا تقدّم كتُب السّيرة أسبابًا موضوعيّة لهذا الإنكار، بل تُشدِّد على أنّ هذا الموقف نفسيّ وأخلاقيّ. فالحسد والمُكابرة كانَا وراء عدم إيمان اليهود بمحمّد نبيًا. وتتبدّى المفارقة الثّانية في أنّ اليهود مثلما تُقرِّمُهم هذه المصادر أهل خِيانة وغدر ولكنّهم يثبتون على دينهم حتى إنّهم اختارُوا الرّحيل والموت ذبحًا على أن يتبغوا محمّدًا. ومن المفارقات نذكر أيضًا عدَّ كتُب السّيرة اليهود ذوي بأس وشدّة في الحرب من ناحية، وسرْد وقائع استسلامهم دون مقاومة تقريبًا من ناحية أخرى. أمّا الطّانفة الأخرى من المفارقات فموضوعها محمّد والإسلام. ذلك أنّ مصنّفات السّيرة تُقدِّم النّبيّ حاملا لِلْقِيّم النّبيلة المختلفة وفي الوقت نفسه تنقُل عنه ردود فعل عنيفة تابعها أو أشرف عليْها تجاه اليهود مثلما هو الشّأن بالنّسبة الى الاغتيالات ومذبحة بني قريظة. وتتبدّى المفارقة الموصولة بالإسلام عُمُومًا في كونه يعترف باليهوديّة ويلْكِر اليهود.

غير أنّ هذه المفارقات تبدو مخفيَّة خلْف حشْدٍ من التبريرات والإسقاطات. وليس من الغرابة في شيء أنّ تُكدِّس كتُبُ السيرة الحُجَج التي تؤكّد نبوّة محمّد، وتُبرّر أفعاله العنيفة لِتكشف، فضلاً عن أنّها نشأت في وسط جدليّ، أنّ حرجًا ما يعتري أصحابها تّجاه مثل هذه المواضيع.

وقد توصلنا إلى أنّ السرد السيريّ للعلاقة بين محمّد واليهود وما تضمّنه من مفارقات ناتجة عن تشكّل هذا السرد في محاضن معرفيّة وسياسيّة مخصوصة، من شأنه أن يحْمِل الباحث على النّظر في التّاريخيّ الثّاوي بين ثنايًا هذه المُفارقات. ولا يمكن الظّفر بقراءة موضوعيّة للعلاقة بين محمّد واليهود بمجرّد التّشكيك في هذه المصادر وإنّما بالسّعي إلى تتبّع المسار الذي قطعه محمّد منذ بيعتيْ

العقبة إلى انتصابه نبيًا وقائدًا مُظفّرًا. ومثلُ هذا المطلب لا يمكن أن يتحقّقَ ما لم يتدبّر الباحث السياقات التي احتضنت "المغامرة المحمّدية".

إنّ التشكيك في مصادر السّيرة صار مُصادَرة من مصادَرات الفكر الاستشراقيّ التقليديّة. بيْد أنّ المشكل أعمق من مجرّد الطّعن في هذه المصادر بصفة عامّة، لأنّها بكلّ وضُوح تمَثُّلُ لاحقٌ لِمَا حَدَثَ في القرن السّابع، أو لأنّ أصحابها خَضَعُوا في كتابتِها إلى إكراهات سياسيّة ومذهبيّة ناهيك عن تأثّرها بالجدل الدّينيّ المُحْتَدِم حينها. ولمّا كان السرّد السيريّ يتداخل فيه الأدبيّ والدّينيّ والدّينيّ والعجائبيّ فإنّ ما هو " إيديولوجيّ " يطفُو على السلطح بمجرّد النّظر في مسار الأحداث ومقارنة الرّوايات بعضها ببعض، حينها يمكن أن نظفرَ بالقاع التّاريخيّ والفكريّ لِهذه المصادر. ولمّا كانت العلاقة بيْن محمّد واليهود ذات حساسيّة في المتخيّل الإسلاميّ، وأنّ جزءًا كبيرًا مِنْ تفاصيلها رواه أبناء اليهود، فإنّ التّعويل على المنهج الذي قدّمناه يصبح ناجعًا في بناء مُنَصَوَّر موضوعيّ لِهذه العلاقة.

أمّا الجهة الثّانية من النّتائج، فتخصّ المصادر الاستشراقيّة. فقد تمكّنت من إرساء قراءات تمثّلت علاقة محمّد في أفق مُغاير. إلاّ أنّه، رغم جرأتها، بقيت مشدودة بخيط دقيق رفيع إلى مصادرات الاستشراق التقليديّ القائلة بعدم أصالة الإسلام وبعداء محمّد لليهود وعنْفه غير المُبرَّر تجاههم. لكنّها في كلّ الأحوال خَلْخَلَت الفهمُ النّمطيّ لِهذه العلاقة عند المسلم. ولا يعود هذا النّصور إلى المسافة التي تفصلهم عن الإسلام وإنّما إلى استئناسهم بالفكر النّقديّ في تدبر الظّاهرة الدّينيّة وإلى استفادتهم من علم الأديان المقارن والعلوم الإنسانيّة المُختلفة. وجاءت أعمالهم مفيدة في تحديد السّياق الذي انتظم العلاقة بين محمّد واليهود في يثرب، وهو ما مكّننا من تبين مسائل مهمّة تتصل باليهوديّة التي جادلها محمّد وبنى على أنقاضها دعامة دينه الجديد، وبتحديد صورتيْ النّبيّ واليهود في خضم الصّراع الذي دار بيْن الطّرفيْن.

إلا أنّ هذه المصادر لم تهتم بالعلاقة بين محمد واليهود من منظور شامل وإنّما أدرجتُها بوصفها حلقة من حلقات سيرتِه. وحتى مَنْ أفرد بحثًا خاصًا بهذه العلاقة، فإنّه لم يدقّق القوْل في السّياق الذي جعَل العلاقة بين محمد واليهود تسير في مسار دون آخَر.

وإذا كانت المصادر الإسلاميّة في مسار احتجاجِها على صدْق نبوّة محمّد قد أَنْطقت اليهود بقناعات النّبيّ وحاوَلت في فصول المعارك المُختلِفة أن تبرّرَ عنْف محمّد دينيًّا وسياسيّا، فإنّ المصادر الاستشراقيّة قد ثابرت في إقصاء " السّماء " في تناولها للعلاقة بين محمّد واليهود قصد إدراك قراءة موضوعيّة. وهذا المنطق له ما يبرّره لأنّه إذا خضعنا لِمقتضيات الديّن وإكراهاته

نكفّ عن البحث. على أنّنا يمكن أن نتجاوزَ هذه المُعْضِلة بفرضيّة ناجعة لا تقصي الوحيَ من درسنا للعلاقة بين محمّد واليهود. ذلك أنّ النّبيّ كان يَبْنِي مواقفه على قراءة منطقيّة للأحداث. وكلّ نتيجة يتوصيّل إليها تتحوّل إلى وحْي. وَوفْق هذه الفرضيّة، فإنّ التّبريرات الدّينيّة للعنْف المحمّديّ في كُتُب السّيرة لها خلفيّة منطقيّة. وهذه حجّة قويّة أخرى على أنّ كُتُبَ السّيرة إذا ما تعاملنا معها وفْق المنهج الذي ذكرنا نظفر منها بمقاربة معقولة للعلاقة بيْن محمّد واليهود.

وهذه الاستنتاجات المتعلّقة بالمصادر نُلفِيها في ثنايا العمل مثلما ندركها من خلال المنهج الذي اعتمدناه فيه. والواقع أنّ هذه الاستنتاجات تتعلّق رأسًا بأعمال المستشرقين الذين اتخذناهم مصادر في بحثنا، وتنسحب على عدد من المراجع التي حاورناها وناقشنا ما انطَوت عليه من آراء.

ويدور المستوى الثَّاني من النَّتائج حوْل العلاقة بين محمَّد واليهود. ويمكن عرْضُها في ثلاث نقاط: أمّا الأولى فمضمونها أنّ الحضور اليهودي في يثرب كان عريقًا، وأنّهم اندمجُوا في الثقافة المحليّة مع الحفاظ على خصوصيّتهم الديّنية. ورجّحنا أن تكون اليهوديّة التي عرفها اليهود في جانب كبير منها اليهوديّة التلموديّة. ولم يكن الحضور اليهودي معزولاً عن التّوازنات الإقليميّة في المنطقة بل نُلْفيهم مرتبطِين بهذه التّوازنات التي كان لها تأثير بعيد الغوّر في انقلاب موازين القوى في يثرب. فبَعْد أن كان اليهود في يثرب أصحاب نفوذ مادّيّ بِحُكْم نزولهم في الأراضي الخِصْبة وأصحاب نفوذ سياسيّ تبدّى في تحكّمهم في مقاليد السلطة في يثرب، آلوا إلى درجة أدني. إذ تمكّن جيرانهم الذين جاؤُوا في فترة لاحقة من اليمن من السبطرة على زمام الأمور سياسيًّا على الأقل، وبات اليهود في آخر المطاف يصطفُّون في المعارك التي درات بين الأوس والخزرج حلفاءَ للحيّين. وتُعَدُّ تفاصيل معركة بُعاث دليلاً على ذلك. وقد آلت يثرب بعد هذه المعركة إلى حالة من الاحتقان لم تَعُد الحياة معها مُمْكِنة لا سيّما أنّ النّسيج العمر انيّ بها كان مُعقّدًا، ولم يكن الظّفر فيه بالأمن مسألة سهلة. في هذه الظّروف هاجر محمّد من مكّة هاربًا ﴿ من أهله الذين ناصبُوه العداء وجعلُوا أمر استمراره في الدّعوة عسيرًا. ولمّا كانت العلاقة بين مكّة والمدينة متِينة، وكان محمّد على وَعْي بالأوضاع في شبه الجزيرة العربيّة حتّى أنّه وضع دعوته على المِحْور الحبشيّ لِما في ذلك من حَرَج لِمكّة، فإنّه اختار أن تكونَ وجهته يثرب. وقد استقامت له في بيْعتيْ العقبة معرفةً مقبولة بالأوضاع في هذه الحاضرة لا سيّما أنّ مبعوثه إليها مصعب بن عمير، الذي أدّى مُهمَّة دعويّة وسياسيّة في آن معًا، قد مكّنه من معلومات مفيدة تخصّ المشهد السياسيّ والدّينيّ والاقتصاديّ. ولم يكن اختيار محمّد لِيثربَ دارًا للهجرة قرارًا مُرْتَجَلاً فهو يعلم أنّ أهلها كانُوا مُؤَهَّلِين أكثر من غيرهم لِقبول دعوته. أمّا عن اليهود، فإنّ معلوماته كانت بعيدة عن الاكتمال. ولقد افترضنا أن يكون لِمحمّد خطّة منذ بيعتى العقبة لم تذكر كُتُبَ السّيرة تفاصيلها، لكنّ مسار الأحداث يؤكّدها. ويتمثل الرّكن الأوّل من

هذه الخطّة في استمالة اليهود. أمّا الرّكن الثّاني منها، فَيتَمثُّل في القطْع معهم. بيْد أنّ ذلك كان في شكل تخمينات ستتأكد في سياق الجدل معهم حال قدومه إلى يثرب. وتوصّلنا إلى أنّ محمّدًا في هذه المرحلة حاول بوصفه نبيًّا وحَكَمًا أن يفْرضَ السّلم فكانت الصّحيفة. ولم تتضمّن هذه الوثيقة القبائل اليهوديّة الكبرى لأنّها كانت كائنات سياسيّة مُستقِلّة وإنّما تضمّنت المجموعات اليهوديّة الصّغيرة التي كانت تعيش بين ظهراني عشائر الأوس والخزرج. ولم تكن هذه المجموعات، التي انتظمتُها تجمُّعات سكنيّة قائمة على أساس الأرض والمصلحة المشتركة لا على النّسب، تنعَم بالأمن بل كانت مُهَدَّدة. والأرجح أنّ محمّدًا قد عقد مُعاهدات مُنفردة مع كلّ قبيلة من القبائل اليهوديّة الكبرى. أمّا الأمّة، فقد تضمّنت اليهود على قاعدة الأرض والدّفاع المُشْتَرك والحرّية الدِّينيّة. وبهذه الصّحيفة التي عقدها محمّد بُعَيد قدومه إلى يثرب وفّر نوْعًا من السّلم السيّما أنّ التّركيبة السّكّانيّة المُعَقّدة انضاف إليها طارئ جديد؛ هم المهاجرُون. وافترضنا أيضًا أنّ محمّدًا قد استمال اليهود في البداية. ولمّا تأكّد من عدائهم المبدئي له، قطع معهم. وقد تكوّنَت له في مسار الجدَل معهم فكرة مكَّنتُه من التّحرُّر مِن اليهوديّة التي لم تر فيه نبيًّا لأنّه من أصل غير داوديّ. وهذه الفكرة الخلاّقة كانت عقيدة إبراهيم. ورأينا في هذا الصّدد أنّ محمّدًا استمدّ هذه العقيدة من الموروث الدّيني المُشترَك في شمال الحجاز، لذلك كان لها تأثير بعيد المدى في نفوس العرب الذين طالما تَاقُوا إلى الوحدة في ظلّ وضع إقليميّ عاشُوا على هامشِه. وقد أسهم ذلك في تشكّل ملاباسات خوَّلَت له تحقيق انتصار حاسم. هذا الانتصار هو بدر. وافترضنا أن تكونَ هذه المعركة بداية انتقال محمّد في مقارعته لليهود بالكلمة إلى مقار عته لهم بالسّيف. و لا غَرْو في ذلك فقد توطّدت مكانة محمّد في المدينة تدريجيًّا، وتمكّن من ا أن يَرْسُمَ للعرب آفاقًا واسعة للظّفر بالغنائم. ثم إنّ صورة محمّد القائد المُحارب، بدأت تتشكّل مع معركة بدر. وفعلاً توجّه محمّد إلى القبائل اليهوديّة، فطرَد بني قينقاع وبني النّضير ثم ذبّح بني قريظة. وكان في مَسَار صراعه مع اليهود يعزّز الرّابطة الدينيّة على حساب الرّابطة القبليّة كلّما سَنَحَتُ الفرصة.

توصّلنا إلى هذا الموجز لِمسار العلاقة بين محمّد واليهود من خلال مُحَاورة المصادر الإسلاميّة والمصادر الاستشراقيّة. ولم ندركه إلاّ بعد أن وضعْنا محاور لانتظام هذه العلاقة.

أمّا النّقطة الثانية، فتتعلّق بصورتيْ محمّد واليهود. لقد كان محمّد حاسِمًا في جدله الدّينيّ مثلما هو الأمر في صراعه السّياسيّ والعسكريّ. فقد استفاد من عقيدة الكتاب عند اليهود ومن تمثلُه للذّهنية العربيّة، واستثمر معرفته بالحُجَج المُعَادية لليهوديّة المُنْتَشِرَة في الأوساط المسيحيّة، ولم يَقُتْه أن يستوْعبَ حُجَجَ طائفة يهوديّة قليلة العدد افترضنا أنّها ذات ملامح ما قبل قرّائيّة، فتمكّن بذلك من إبداع عقيدة إبراهيم التي حرّرته من اليهوديّة وجعلته يتخلّي عن استمالة اليهود مُشرّعًا لِمُخَالَفَتِهم.

وكان محمد أيضًا حاسِمًا في صراعه العسكريّ، يدْعم النّصر بنصْرٍ آخر، ويحوّل الهزيمة إلى نصْر، في إطار المراوحة بين محوريْن للصّراع: الأوّل داخليّ، والثّاني خارجيّ. أمّا صراعه مع اليهود، فقد قام على معرفة بعداء بني قِيلة وخصوصًا الخزرج لليهود، وعلى إلمامٍ بالعلاقات الهشّة بيْن اليهُود أنفسهم. ورغم أنّ محمّدًا لم يطوّر استراتيجيّته في صراعه مع اليهود لأنّها أثبتت نجاعتها، فإنّه طوّر أساليب العنف. وقد تبدّى هذا المسلك جيّدًا في مذبحة بني قريظة. لقد كانت هذه الحادثة الدّمويّة رسالةً إلى الأعداء في الخارج والمُتَردِّدِين في الدّاخل وإعلائًا أنّ الإيديوليجيّة الدّينيّة ثبّتت أركانها.

على أنّ صورة اليهود كانت مُغَايِرة، فلم يتعِظُوا من دروس الماضي القريب وراهنُوا الرّهانات الخاسرة نفسها في كلّ المعارك. وحتّى في خيبر، حيث دارت على حصُونها آخر معاركهم مع محمّد، حافظُوا على طرائق الدّفاع نفسها. مُجْمل الأمر أنّهم لم يستوْعبُوا اللّحظة التّارخيّة. ولعلّ استبطانهم لِكُونِهم يهودَ شتات، رغم عراقة حضُورهم بالمدينة، كان عاملاً مُسَاعِدًا على دحْرهم.

وتتصل النقطة الثّالثة بالنقطتين الأولى والثّانية. ومدارها أنّ الإسلام تشكّلت ملامحه في المدينة. فقد تحرر من يهوديّة برهنًا على أنّها تلموديّة في جزء كبير منها. ورجّحنا مثلما ذكرنا سابقًا أنّ محمّدًا قد استقى بعض حُجَجِه من طائفة لها نزعة قرّائيّة. ثم إنّ الصّراع بين محمّد واليهود قام على ركيزتيْن: إحداهما دينيّة، والثانيّة عسكريّة اقتصاديّة. ولا يتعلّق الأمر في هذا الصّراع بإدانة أحد الطرفيْن لأنّ كليْهما قد اعتمد ما توفّر ما لديْه من إمكانيّات في المواجهة. ولئن كان النّصر حليف محمّد، فإنّ الظّروف وإرادته واستيعابه للّحظة التّاريخيّة تُعدُّ عوامل ساعدته على النّجاح.

ومهما يكن من أمر فإنّ الحركات الدّينيّة الأصيلة تظهر في فترات تكون الحاجة إليها أكيدة، وتنهض على منطق جدليّ يقوم على النّفي والإثبات. ولا يعني استئناسنا بعبارة "حركات دينيّة" أنّ الإسلام هو حركة داخل اليهوديّة، وإنّما غايتنا هي التّركيز على البُعد الجدليّ في نشأته. إذن ليس ثمّ مِن عيْب معرفيّ أو منهجيّ في القوْل إنّ محمّدًا قد تأثر باليهوديّة وسار في ركابها، لأنّ اليهوديّة نفسها نشأت في مظانّها وفق هذا المنطق. أمّا مصدر هذه الأديان، فمشغل لا يعني الباحث الموضوعيّ وإنّما مجاله حلقات الدّعوة والتبشير.

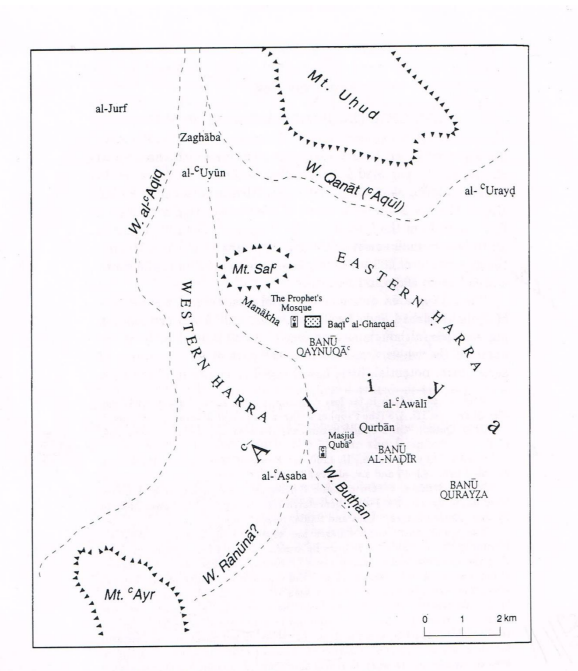
على أنّ بحثنا لا يمكن أن يكون مفيدًا في تفهم سيرة محمّد ما لم نتمثّل علاقة الإسلام بالدّيانات التي شكّلت المحضن الذي ظهرت فيه دعوته. ثمّ إنّ درْس العلاقة بين محمّد واليهود درسًا شاملاً يقتضي تفصيل القوْل في الجماعات التي حفّت بالنّبيّ في المدينة مثل أهل الصّفة والمنافقِين والأعراب مثلما يتطلّب النّظر في زيجاته من يهوديّات المدينة. ويبدو مفيدًا أيضًا تدقيق النّظر في

اليهوديّة في مكّة، وطبيعة علاقة محمّد بها. ولكن يبقى السّؤال، حول قبول أهل المدينة لِرجل غريب بينهم يفرض دِينَه عليهم، قائمًا ويحتاج إلى مزيد من الدّرس في إطار تمثّل أوسع للعلاقة بين محمّد واليهود.

وتبقى قراءتنا لِمسار تشكّل الإسلام من خلال درس العلاقة بين محمّد واليهود جهدًا تأويليّا يمكن أن نستأنفَ القول فيه أو أن نتوقّف حسب توفّر الأدلة الأركيولوجيّة الدقيقة المُتعلقة بفترة الإسلام المبكر. ولكن هيهات المطلب في ظل تحكّم الامبرياليّة في المشهد العلميّ لا سيّما في مسائل حسّاسة مثل البحث في حقيقة الأديان.

## الملحق

ملحق (خريطة توضيحيّة للسافلة و العالية)1



Map 2: Medina and its surroundings

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M.Lecker, *Muslims Jews and Pagans; studies on early Islamic Medina*, E.J. Brill, LEIDEN-NEWYORK-KÖLN, 1995.

# فهرس الآيات الكتابية

| الصفحة | رقمها | الآية                                                                                                               | الأصحاح | السفر   |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------|
| 151    | 2     | هَذَا الشَّهْرُ يَكُونُ لَكُمْ رَأْسَ الشُّهُورِ،هُوَ لَكُمْ أَوَّلُ شُهُورِ السَّنَةِ                              | 12      | خروج    |
| 152    | 5,4,3 | كُلِّمَا كُلَّ جَمَاعَةِ إِسْرَائِيلَ قَائِلَيْنِ :فِي الْعَاشِرِ مِنْ هَذَا الشَّهْرِ يَأْخُذُونَ لَهُمْ           | 12      |         |
|        |       | كُلُّ وَاحِدٍ شَاةً بِحَسَبِ بُيُوتِ الآبَاءِ، شَاةً لِلبَيْتِ. وَإِنْ كَانَ البَيْتُ صَغِيرًا عَنْ                 |         |         |
|        |       | أَنْ يَكُونَ كُفْوًا لِشَاةٍ، يَأْخُذُ هُوَ وَجَارُهُ الْقَرِيبُ مِنْ بَيْتِه بِحَسَبِ عَدَدِ                       |         |         |
|        |       | النُّفُوسِ. كُلُّ وَاحِدٍ عَلَى حَسَبَ أَكْلِهِ تَحْسِبُونَ لِلشَّاةِ                                               |         |         |
| 154    | 15    | يُقِيمُ لَكَ الرَّبُّ إِلَهُكَ نَبِيًّا مِنْ وسَطِكَ مِنْ إِخْوَتِكَ مِثْلِي. لَهُ تَسْمَعُونَ."                    | 18      | r .auti |
| 154    | 18    | أَقِيمُ لَهُمْ نَبِيًّا مِنْ وَسَطِ إِخْوَتِكُمْ مِثْلَكَ، وَأَجْعَلُ كَلاَمِي فِي فَمِهِ، فَيُكَلِّمُكم بِكُلّ     |         | التثنية |
|        |       | مَا أُوصِيهِ بِهِ.                                                                                                  |         |         |
| 170    | 27    | تَقَدَّمْ أَنْت وَاسْمَعْ كُلَّ مَا يَقُولُهُ الرَّبُّ إِلَهَنَا وَ كَلِّمْنَا بِكُلِّ مَا يُكَلِّمُكَ بِهِ الرَّبُ | 5       |         |
|        |       | إِلَهُنَا، فَنَسْمَعَ وَ نَعْمَلَ                                                                                   |         |         |
| 151    | 29    | وَيَكُونُ لَكُمْ فَرِيضَةً دَهْرِيَّةً أَنَّكُمْ فِي الشَّهْرِ السَّابِعِ فِي عَاشِرِ الشَّهْرِ تُذَلِّلُونَ        | 16      | لاويّون |
|        |       | نُفُوسَكُم وكُلَّ عَمَلٍ لاَ تَعْمَلُونَ:الوَطَنِيُّ وَالغَرِيبُ النَّازِلُ فِي وَسَطِكُمْ                          |         |         |
| 151    | 19    | هكَذَا قَالَ رَبُّ الجُنُودِ إِنَّ صَوم الشَّهْرِ الرَّابِعِ وصَوْمَ الخَامِس وَصَوْمَ                              | 8       | زكريا   |
|        |       | السَّابِع وَصنوْمَ العَاشِرِ يَكُونُ لِبَيْتِ يَهُوذا ابْتِهَاجًا وَفَرَحًا وَأَعْيَادًا طَيَّبَةً                  |         |         |
|        |       | فَأَحِبُّوا الْحَقُّ وَالْسَّلاَمَ                                                                                  |         |         |
|        |       |                                                                                                                     |         |         |
|        |       |                                                                                                                     |         |         |

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | رقمها | السورة | رقمها | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------|-------|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 167    | 2     | البقرة | 29    | فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدَ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَهُمْ بِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ بِمَا كَتَبَتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ بِمَا يَكْسِبُونَ لَهُمْ بِمَا يَكْسِبُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 145    |       |        | 58    | وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَالْهُ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 191    |       |        | 85-84 | وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلَاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ نَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِنْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارَى تُقَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفْتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ تُقَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفْتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلٍ مِمَّا تَعْمَلُونَ. |
| 166    |       |        | 87    | وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَ قَقَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ و آتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ البَيِّنَاتِ وَ أَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ القَدُسِ أَفَكُلَّمَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ البَيِّنَاتِ وَ أَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ القَدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسَكُمُ اسْتَكْبَرْ ثُمْ فَقَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَريقًا تَقْتُلُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 166    |       |        | 88    | وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِ هِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 166  | 91  | وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّـهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أَنْزِلَ      |
|------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |     | عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ و َهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ        |
|      |     |                                                                                           |
|      |     | فقُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ                    |
| 171  | 93  | وَ إِذَا أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَ رَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا أَتَيْنَاكُمْ |
|      |     | بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمْ          |
|      |     | العِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِئْسَمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيمَانُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ         |
|      |     | مُؤْمِنِينَ                                                                               |
|      |     | وَمَا نَنْسِحْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلَهَا أَلَمْ    |
|      |     | وَ لَكُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ وَ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ    |
| 161  |     | تعلم آل الله على حَلِ سَيْءٍ قَدِيرٍ                                                      |
|      |     |                                                                                           |
| -161 | 142 | سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا     |
| 162  |     | عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى               |
|      |     | صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ                                                                       |
|      |     |                                                                                           |
| -160 | 144 | قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلنُولِّينَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا          |
| 162  |     | فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ، وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا            |
|      |     | وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ و إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ            |
|      |     | الحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عمَّا يَعْمَلُونَ                         |
| 164  | 105 | شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَ بَيِّنَاتٍ           |
| 164  | 100 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                   |
|      |     | مِنَ الهُدَى وَالفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمْ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ           |
|      |     | كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ           |
|      |     | بِكُمُ النِّسْرَ ولاَ يُرِيدُ بِكُمْ العُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا العِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا    |
|      |     | اللُّـهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ                                    |
| 171  | 285 | آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ        |
|      |     | بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبُهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا  |
|      |     | سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا غُفْرَ انَّكَ رَبَّنَا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيرُ                      |
|      |     |                                                                                           |

| 146 |   |          | 238   | و حَافِظُوا عَلَى الصَّلاَةِ وَالصَّلاَةِ الوُّسْطَى وَقُمُوا لِلَّهِ                       |
|-----|---|----------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |   |          |       | قَانِتِينَ                                                                                  |
| 185 | 3 | آل عمران | 13-12 | قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ               |
|     |   |          |       | الْمِهَادُ قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ   |
|     |   |          |       | اللَّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ  |
|     |   |          |       | بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ                   |
| 185 |   |          | 13    | قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةً فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ ثُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ        |
|     |   |          |       | وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ          |
|     |   |          |       | بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ                   |
| 139 |   |          | 64    | قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ    |
|     |   |          |       | نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّـهَ وَلاَ نُشرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذ بَعْضُنا بعضًا            |
|     |   |          |       | أرْبَابًا مِن دونِ الله                                                                     |
| 228 |   |          | 186   | وَلْتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ           |
|     |   |          |       | أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ                 |
|     |   |          |       | عَزْمِ الْأُمُورِ                                                                           |
| 170 | 4 | النساء   | 45-44 | أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يَشْتَرُونَ                    |
|     |   |          |       | الضَّلاَلةَ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُّوا السَّبِيلَ                                          |
| 171 |   |          | 45    | وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا                               |
| 170 |   |          | 46    | مِنَ الذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عن مَوَاضِعِه ويَقُولُونَ                        |
|     |   |          |       | سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا واسْمَعْ غَيْر مُسْمَع وَرَاعِنَا لَيًّا بِٱلْسِنَتِهِمْ              |
|     |   |          |       | وَطَعْنًا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنَا وآسْمَعْ               |
|     |   |          |       | وانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقْوَمَ لَكِنْ لَعَنَهُمْ اللَّهُ بِكُفْرِ هِمْ فَلاَ |
|     |   |          |       | يُوْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً                                                                 |
|     |   |          |       |                                                                                             |

| 153  | 5  | المائدة | 5   | الْيَوْمِ أَحِلَّ لِكُمِ الطِّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الذِينَ أُوتُوا الكَتَابَ حِلَّ             |
|------|----|---------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|      |    |         |     | لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَهُمْ والمُحْصَنَاتِتُ مِنَ المُؤْمِنَاتِ                        |
|      |    |         |     | وَالْمُحْصَنَاتِ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِنْ قَبْلِكُم إِذَا                      |
|      |    |         |     | آتَيْتُمُو هُنَّ أُجَورَ هنّ مُحْصَنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَّخِذِي                |
|      |    |         |     | أَخْدَان وَمَنْ كَفَرَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وهُوَ فِي الأَخِرَةِ مِنَ                      |
|      |    |         |     | الخَاسِرينَ.                                                                                 |
|      |    |         |     |                                                                                              |
| 139  | 6  | الأنعام | 88  | أُولَئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ فَإِنْ يَكْفُرْ بِهَا |
|      |    |         |     | هَؤُلاَءِ فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ                        |
| -186 | 8  | الأنفال | 58  | وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ   |
| -188 |    |         |     | لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ                                                                    |
| 197  |    |         |     |                                                                                              |
|      |    |         |     |                                                                                              |
| 245  |    |         | 27  | يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا                 |
|      |    |         |     | أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ                                                        |
| 244  | 9  | التوبة  | 102 | وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ                       |
|      |    |         |     | سَيِّئًا عَسَى اللَّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ                 |
|      |    |         |     |                                                                                              |
| -79  | 11 | هود     | 110 | ولَقَد آتَيْنا مُوسَى الكِتَابَ فاختُلِف فِيهِ وَلَوْ لاَ كَلِمَةً سَبِقَت                   |
| 83   |    |         |     | مِنْ ربِّك لَقُضِيَ بَيْنَهُم وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مُرِيبٌ                         |
| -145 | 17 |         | 78  | أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْ آنَ الْفَجْرِ            |
| 146  |    |         |     | إِنَّ قُرْ آنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا                                                    |
| 445  |    |         | 77  | مِن أَمْرِهِ مِن مِنْ مُن مِن مِنْ مُن مِن مِنْ مِن مِنْ مِن مِنْ مِنْ مِنْ م                |
| 145  | 22 |         | 77  | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا وَاركَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ                  |
|      |    |         |     | وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ"                                               |
|      |    |         |     |                                                                                              |

| 139 | 24 | النور   | 55 | وَعَدَ اللّهُ الذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم<br>في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ<br>دِينَهُمْ الذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا<br>يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ<br>هُمُ الفَاسِقُونَ                                                                                                                                            |
|-----|----|---------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 250 | 33 | الأحزاب | 26 | وَأَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وَقُذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 145 | 38 |         | 24 | الْخُلَطَاء لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضَ الْأَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 139 | 42 | الشورى  | 15 | وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ مِنَ كِتَابٍ وأَمِرْتُ لِأَعْدَلَ بَيْنَكُمْ اللّه مَنَ كِتَابٍ وأَمِرْتُ لِأَعْدَلَ بَيْنَكُمْ اللّه لَهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللّه لَه يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ                                                                                                                                                                                                          |
| 250 | 47 | محمّد   | 4  | فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَتْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثًا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثًا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ الله لَانْتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَنْ يُضِلَّ بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ |
| 145 | 48 | الفتح   | 29 | بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 93  | 59 |         | 5  | وما قَطَعْتُمْ مِنْ لِبِنَةٍ أَوْ ترَكْتُموها قَائِمَةَ على أَصُولِها فَائِمَةَ على أَصُولِها فَبإذنِ الله ولِيُخْزِيَ الفاسِقين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 148 | 62  | الجمعة   | 9   | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا  |
|-----|-----|----------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |     |          |     | إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ |
| 145 | 77  | المرسلا  | 48  | "وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ"                                            |
|     |     | ث        |     |                                                                                             |
| 34  | 87  | البروج   | 8-4 | قُتِلَ أَصْحَابُ الأَخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ          |
|     |     |          |     | وَهُمْ عَلَى مًا يَفْعَلُونَ بِالمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا         |
|     |     |          |     | أَنْ يُؤْمِنُوا بِالله العَزِيزِ الحَمِيدِ                                                  |
|     |     |          |     |                                                                                             |
| 139 | 109 | الكافرون | 6   | لكُمْ دِينُكُمْ ولي دِين                                                                    |
|     |     |          |     |                                                                                             |

# فهرس المصطلحات

# مرتبة حسب الترتيب المعجمي لأصولها العربية

| الانجليزيّة              | العربيّة             |
|--------------------------|----------------------|
| Abrahamism.              | الإبراهميّة          |
| Rabbinic Littérature     | أدبيّات ربّانية      |
| Adonai                   | أدوناي               |
| Amoraïm                  | أمورائيم             |
| Arabian Pantheon         | بانثيون عربي         |
| Pecharim                 | بشاريم               |
| Targum                   | ترجوم                |
| Homelitic interpretation | تفسير وعظيّ          |
| Tannaïm                  | تنائيم               |
| Geonim                   | الجاعونيّون          |
| Rabbi                    | رابي                 |
| Genesis Apocryphon       | سفر التكوين المنحول  |
| Sicarii                  | السّكاري             |
| The Sadducees            | الصدّوقيون           |
| Qumran sect              | الطائفة القمر انيّة  |
| Dogma                    | عقيدة                |
| Christian martyrologies  | علم الشهادة المسيحيّ |
| Zealots                  | الغيوريون            |
| The Pharisees            | الفرّيسيّون          |
| The Karaites             | القرائيّون           |

| Graffiti                | كتابات جداريّة                                                                                                 |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Medrash                 | مدراش                                                                                                          |
| Martyrogical narratives | مرويّات الشّهادة في المسيحيّة                                                                                  |
| Anti-Rabbinic           | معاد لليهوديّة الربّانية                                                                                       |
| angel-creator           | ملاك خالق                                                                                                      |
| Formila                 | منظومة                                                                                                         |
| Monophysite             | المنوفيزيّة.                                                                                                   |
| Metatron                | ميتاترون                                                                                                       |
| Epigraphic              | نقائش شاقت المستعددة |
| Haggadda                | هاجادا                                                                                                         |
| Halakhic                | هلاخيّة                                                                                                        |
| Yechiva                 | يشيفا                                                                                                          |
| Karait Judaism          | اليهودية القرائية                                                                                              |
| Jewish Christianity     | اليهودية المتمسحة                                                                                              |
| Rabbinic Judaism        | يهوديّة ربّانيّة                                                                                               |
|                         |                                                                                                                |

# مرتبة حسب الترتيب المعجمي لأصولها بالانجليزية

| العربيّة                    | الانجليزيّة              |
|-----------------------------|--------------------------|
| الأبراهيميّة                | Abrahamism.              |
| أدوناي                      | Adonai                   |
| أمورائيم                    | Amoraïm                  |
| ملاك خالق                   | angel-creator            |
| معاد لليهوديّة الرّبانية    | Anti-Rabbinic            |
| بانثيون عربي                | Arabian Pantheon         |
| علم الشهادة المسيحي         | Christian martyrologies  |
| العقيدة                     | Dogma                    |
| نقائش                       | Epigraphic               |
| منظومة                      | Formila                  |
| سفر التكوين المنحول         | Genesis Apocryphon       |
| الجاعونيّون                 | Geonim                   |
| كتابات جدارية               | Graffiti                 |
| هاجادا                      | Haggadda                 |
| هلاخا                       | Halakha                  |
| هلاخية                      | Halakhic                 |
| تأويل وعظي                  | Homelitic interpretation |
| يهوديّة قرّائية             | Karait Judaism           |
| القر ائيون                  | Karaites                 |
| مرويات الشهادة في المسيحيّة | Martyrogical narratives  |
| مدراش                       | Medrash                  |

| مشنا                | Meshna              |
|---------------------|---------------------|
| ميتاترون            | Metatron            |
| المنوفوزية          | Monophysite         |
| بشاريم              | Pecharim            |
| الطائفة القمرانية   | Qumran sect         |
| رابي                | Rabbi               |
| يهوديّة ربانيّة     | Rabbinic judaism    |
| أدبيّات ربّانيّة    | Rabbinic Literature |
| سكار ي              | Sicarii             |
| التنائيم            | Tannaïm             |
| ترجوم               | Targum              |
| الفرّيسيون          | The Pharisees       |
| الصدوقيّون          | The Sadducees       |
| يشيفا               | Yechiva             |
| الغيّوريون          | Zealots             |
| اليهوديّة المتمسّحة | Jewish Christianity |

# قائمة المصادر والمراجع

### المصــادر

### أ/ المصادر باللسان العربي

- وات، منتجومري، محمّد في المدينة، تعريب شعبان بركات، المكتبة العصرية، ط. د.ت.

## ب/ المصادر باللسان الأجنبي (الإنجليزية)

- Arent Jan Wensinck, *Muhammad and the Jews of Medina: With an excursus* Muhammad's constitution of Medina by Julius Wellhausen, Translated by Wolfgang H. Behn. Second editions, Berlin Adiyok 1982.
- Gordon Daniel.Newby, A History of the Jews of Arabia From Acient Times to their Elipse under Islam, The University of South Carolina Press, Culumbia, 2009.

## المراجسع

# 1- المراجع العربية والمعربة

#### الكتب

- ابن أبي شيبة، عبد الله بن إبر اهيم أبو بكر، الكتاب المصنّف في الأحاديث والآثار، 7ج، حققه كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشّد، الرّياض، ط1، 1988.
  - ابن آدم يحيى، كتاب الخراج، تح حسين مؤنس، دار الشروق، القاهرة، ط1، 1987.
- ابن الأثير أبو الحسن علي، عز الدين، الكامل في الترايخ، 10ج، تحقيق عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، بيرروت- لبنان، ط1، 1997.
- ابن الحسن، أبو القاسم علي المعروف بابن عساكر، تاريخ دمشق، 80ج، تحقيق عمرو بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995.
  - ابن الخطيم، قيس: الديوان، تحقيق ناصر الدين الأسد، دار صادر، بيروت، د.ت.
- ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد، مسند ابن حنبل، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط1، 2001.
- ابن خلدون، عبد الرحمان ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصر هم من ذوي السلطان الأكبر، تحقيق خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، ط2، 1988.
- ابن زنجویه، حمید بن مخلد بن قتیبة، الأموال، 13 ج، تحقیق شاکر ذیب فیّاض، مرکز البحوث والدّر اسات الإسلامیّة، الرّیاض، السّعودیّة، ط1، 1986.

- ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع البصريّ، كتاب الطّبقات الكبير، تحقيق علي محمّد عمر، 11ج، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 2001.
- ابن سليمان مقاتل أبو الحسن، تفسير مقاتل، تحقيق عبد الله محمود شحاتة، دار إحياء التراث العربي، ط1، 2002.
- ابن عقبة، موسى، المغازي، تحقيق محمد باقشيش، المملكة المغربية، جامعة ابن زهر، كلية الأداب والعلوم الانسانية، أكادير، المغرب، 1994.
- ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل، البداية والنهاية، 21ج، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطلبة والنشر والتوزيع والإعلان، ط1، 1997.
- ابن هشام المعافريّ، عبد الملك، السّيرة النبويّة، تحقيق عمر عبد السّلام التّدمريّ، دار الكتاب العربي، لبنان بيروت، ط3، 1990.
- أبو القاسم عبد الرحمان بن عبد الله بن أحمد السهيلي، الروض الأنف، 7ج، تحقيق عمر عبد السلام السلامي، دار إحياء التراث العربي- بيروت، ط1، 2000.
- أحمد، أبو جعفر المعروف بالطحاوي،16ج شرح مشكل الآثار، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط1، 1994.
- أحمد، الطحاوي أبو جعفر، أحكام القرآن، تحقيق سعد الدين أونال، 2أج، مركز البحوث الإسلامية التابع لوقف الديانة التركي، ط1، ج1-1995، ج2-1998.
- أحمد، بركات، محمد ويهود المدينة، نظرة جديدة، ترجمة محمود علي مراد، الهيئة المصرية العامّة للكتاب، 1996.
- أرمستروتغ، كارين، محمّد صلّى الله عليه وسلّم، نبيّ لزماننا، ترجمة فاتن الزلباني، مكتبة الشروق الدوليّة، ط1، 2008.
  - الأصفهاني، أبو الفرج، الأغاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط4، 2002.
- الأصفهاني، أحمد بن عبد الله أبو نعيم، دلائل النبوّة، تحقيق محمّد رواس قلعجي، عب البر عباس، دار النفائس- بيروت، ط2، 1987.
- آل سعود، تركي فهد، دراسات تاريخيّة، اليهود في التاريخ الإسلاميّ، جداول، بيروت-لبنان، ط1، 2014.
- الألوسي، شهاب الدين، 16ج، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والبع المثاني، تحقيق على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1، 1994.

- البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، دار بن كثير، دمشق- بيروت، ط1، 2006.
- بدوي، عبد الرّحمان، دفاع عن محمّد صلّى الله عليه وسلم ضدّ المُنتَقِصين من قدْره، ترجمة كما جاب الله، الدّار العالمية للكتب والنشر، ط. د.ت.
- البغوي، حسين أبو محمد، معالم التنزيل في تفسير القرآن، 8ج، حققه أخرج أحاديثه، محمد عبد الإله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سلمان مسلم الحرش، دار طيبة للطباعة والنشر، ط4، 1997.
- البلاذري أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف، 13ج، تحقيق سهيل زكار ورياض الزركلي، دار الفكر بيروت، ط1، 1986.
  - البلاذري أحمد بن يحيى، فتوح البلدان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، 1988.
- بولحية، نور الدين، مجزرة بني قريظة، بين القيم القرآنية والتّدليس التاريخيّ، مؤسسة عرفان للثقافة الإسلامية، ط1، 2018.
- البيهقي، أحمد بن الحسين أبو بكر، السنن الكبرى، حققه محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط3، 2003.
- البيهقي، أحمد بن الحسين، أبو بكر، دلائل النبوّة ومعرفة أحوال الشريعة، 7ج، تحقيق عبد المعطى قلعجى، دار الكتب العلمية، دار الريّان للتراث، ط1، 1988.
- الثعلبي، أحمد بن محمد أبو إسحاق، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، 10ج، تحقيق محمد عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت- لبنان، ط1، 2002.
- الجبلاويّ، آمنة، الاستشراق الأنجلوسكسونيّ الجديد: مقالة في الإسلام "المبكّر" باتريسيا كرون ومايكل كوك أنموذجًا، دار المعرفة، ط1، 2006.
  - الجصاص، أبو بكر، شرح مختصر الطّحاوي، دار الكتب العلميّة، بيروت- لبنان، 1971
- جعيط، هشام، محمد في المدينة وانتصار الإسلام، دار الطليعة، ط1، لبنان، بيروت، 2015.
- الجمحيّ محمد بن سلاّم، طبقات فحول الشعراء، تح محمود محمد شاكر، دار المدني، جدّه- السعودية، ط.د.ت.
- الجميل، محمد فارس، النبي صلى الله عليه وسلم ويهود المدينة: دراسة تحليلية لعلاقة الرسول صلى الله عليه وسلم بيهود المدينة ومواقف المستشرقين منها، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، السعودية، ط1، 2002.

- الحلبي، علي بن إبراهيم بن أحمد، السيرة الحلبية، 3ج، دار الكتب العلمية- بيروت، ط2، 2006.
- حميد الله، محمّد، أقدم دستور مسجّل في العالم وثيقة نبويّة مهمّة، مقالة نقلها من الهنديّة المي العربيّة أبو الحسن على الحسني، الجامعة العثمانية بحيدر آباد الدكن، 1938.
  - الديار بكري، حسين بن محمّد تاريخ الخميس، 2ج، دار صادر بيروت، ط.د.ت.
- الدّهبي، شمس الدّين أبو عبد الله، سير أعلام النبلاء، 25ج، تحقيق مجموعة من المحقّقين بإشراف الشيخ شُعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط3، 1985...
- السّجستاني، أبو داود سليمان، السنن، تحقيق شعيب الأرنؤوط و آخرون، دار الرسالة العالمية، دمشق- الحجاز، ط1، 2009.
  - السرخسى محمد بن أحمد، المبسوط، 31 مج، دار المعرفة، بيروت، ط.د.ت.
- السمهودي، علي بن عبد الله، نور الدين أبو الحسن، وفاء الوفاء بأخبار المصطفي، 3ج، دار الكتب العلمية، ط1، 1998.
  - الشافعي محمد بن إدريس، الأم، دار الفكر، بيروت، ط2، 1984.
- الصنعاني، أبو بكر عبد الرزاق بن همام، مصنف عبد الرزاق، 10ج، تحقيق ودراسة مركز البحوث التقنية والمعلومات، دار التأصيل، ط2، 2013.
  - الصّنعانيّ، عبد الرّزاق، المصنّف، 12ج، درا الكتب العلميّة، لبنان- بيروت 2000.
- الطبري، محمد بن جرير أبو جعفر، تاريخ الطبري؛ تاريخ الرسل والملوك- وصلة تاريخ الطبري (لعريب بن سعد القرطبي)، 11ج، دار التراث- بيروت، 1968.
- الطبري، محمد بن جرير أبو جعفر، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، 26 مج، تحقيق عبد الله بن محسن التركي، دار هدر للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2002.
- الطهطاوي، علي أحمد عبد العال، شرح كتاب الجوع للحافظ بن أبي الدنيا، دار الكتب العلمية، ط1، بيروت 2005.
- عبد الحميد عبد الفتاح عرفان، اليهوديّة عرض تاريخيّ والحركات الحديثة في اليهوديّة، الجامعة الإسلاميّة، كوالا لامبور، ماليزيا، دار البيارق-دار عمار، د.ت.
  - العشماوي، محمد سعيد، الخلافة الإسلامية، سينا للنشر، القاهرة، ط2، 1992.
  - علي جواد، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، ط4، 2001.
- القاسم بن سلام، أبو عُبَيد، الأموال، تحقيق محمّد عمارة، دار الكتب العلميّة، بيروت لبنان، ط1، 1989.

- القرآن الكريم.
- القرطبيّ، أبو عبد الله بن أحمد بن أبي بكر، الجامع لأحكام القرآن، 16ج، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت- لبنان، 1965.
- القرطبي، يوسف بن عبد الله بن عبد البر، الدُّرر في اختصار المغازي والسِّير، دمشق وبيروت، مؤسسة علوم القرآن، ط2، 1984.
- القزويني، محمّد بن يزيد بن ماجه، سُنن ابن ماجه، 2ج دار إحياء الكُتب العلميّة، مصر- القاهرة، 1952.
- قمني، سيّد، الحزب الهامشي وتأسيس الدّولة الإسلامييّة، مكتبة مدبولي، مصر، ط4، 1996م.
  - الكتاب المقدّس.
- الكلبيّ، هشام بن محمّد بن السّائب، مثالب العرب، تحقيق أمجد حسن سيّد أحمد، جامعة بنجاب لاهور، د ط، 1977.
- الماورديّ، أبو الحسن، النكت والعيون، ج1 تحقيق السيد بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، د.ت.
- مسلم، أبو الحسن، مسلم بن الحجّاج القشيري، صحيح مسلم، 5ج، دار إحياء الكتب العلميّة، القاهرة، 1950.
- المقريزي، أحمد بن علي تقي الدين، إمتاع الأسماع بما للنبيّ من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، 15ج، تحقيق محمد عبد الحميد النميسي، دار الكتب العلمية- بيروتن ط1، 1999.
- النجدي، محمد بن عبد الوهّاب، مختصر زاد المعاد، دار الريّان للتراث- القاهرة، ط2، 1997.
- النمري، الحافظ يوسف ابن عبد البرّ، الدّرر في اختصار المغازي والسّير، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف- القاهرة، ط2، 1982
- النميري، عمر بن شبّة، تاريخ المدينة، تحقيق فهيم محمد شلتوت، 2ج، طُبِع على نفقة السيد حبيب محمود أحمد- جدّة، 1997.
- النويري، أحمد ببن عبد الوهّاب، شهاب الدّين، نهاية الأرب في فنون الأدب، 33ج، دار الكُتُب والوثائق القوميّة- القاهرة، ط1، 2002.

- النيسابوري علي بن أحمد الواحدي أبو الحسن، الوسيط في تفسير القرآن المجيد، 4ج، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوّض، أحمد محمّد صيرة، أحمد عبد المغني الجمل، عبد الرّحمان عويس، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1994.
- النيسابوري، أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي، أسباب نزول القرآن، تحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح- الدمّام، ط2، 1992.
- الواقدي، أبو عبد الله محمد بن عمر، كتاب المغازي، تحقيق مرسدن جونس، عالم الكتب، ط3، 1984.
- ولفنسون، إسرائيل، تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهليّة وصدر الإسلام، مطبعة الاعتماد، مصر، 1927.

#### • الدوريات

- جاسم عبد الرافع، الغزو الحبشيّ لليمن أطماع تتنامى وحضارة تخبو، در اسات تربويّة العدد الخامس كانون الثانى، ص ص 119- 148.
- سرجنت ر.ب. "سنّة جامعة"، العهود مع يثرب وتحريم جوفها تحليل الوثائق المضمّنة فيما عُرف بـ "دستور المدينة"، تعريب فوزي البدوي، مؤسسة مؤمنون بلاحدود، مجلة الباب، ال عدد7، خربف 2015.
- عرفات، وليد نجيب، ضوء جديد على قصة بني قريظة ويهود المدينة، تعريب تركي بن فهد آل سعود، مجلّة الجمعيّة التّاريخيّة السّعودية، ع5، س 3، (ذو القعدة 1422 هـ/ يناير 2002 م)، ص ص 11-36. (أعِيد نشره ضمن: آل سعود، تركي فهد، دراسات تاريخيّة، اليهود في التاريخ الإسلاميّ، جداول، بيروت- لبنان، ط1، 2014. ص ص 97-100)
- قسطر، مائير يعقوب، مذبحة بني قريظة إعادة تقييم للرواية، تعريب تركي بن فهد آل سعود، مجلّة الجمعية التاريخيّة السعودية، ع 8، س 4، يوليو 2003. (أعيد نشره ضمن: آل سعود، تركي فهد، دراسات تاريخيّة، اليهود في التاريخ الإسلاميّ، جداول، بيروت-لبنان، ط1، 2014)
- قسطر، يعقوب مائيير، دراسة في حديث نبوي متأخّر "حدّثوا عن بني إسرائييل و لا حرج" ترجمة فوزي البدوي، آداب القيروان عدد 9 -10، 2012-2012.
- النوّي محمد، عصر التدوين والذّاكرة، مجلة آداب القيروان، عدد 11، (2015)، (صص ص 50-29).

\_

- A. Geiger, *Judaism and Islam*, Cornell University Library, Printed at the M.D.C.R.C.K, Press 1898.
- Axel Moberg, *The Book of the Himyarite*, Skrifter Kungliga Humanistika Vetenskapssamfundet i Lund, vol.7 (Lund, Sweden: Gleerup, 1924), p.cv.
- C.C. Torrey, *The Jewish fondations of Islam* (New York: Jewish Institute of Religion 1993).
- C.Robin, « *Islam and the Qumran Sect* » in Qumran studies, edited by C. Rabin (London: Oxford University Press 1957.
- D.S. Margoliouth, Mohammed, Londen and Glasgow: Blackie and son Lr d., 1939.
- D.S. Margoliouth, *The Relations between Arabs and Israelite prior to the rise of Islam* (London, 1924).
- Edward Gibbon and Simon Ockley, *The Saracens : Their History and the Rise and fall of their Empire*, London 1984.
- Fransesco Gbrieli, *Muhammad and the Conquests of Islam*, translated from Italian by Virginia luling and Rosamund Linell, World University Library, weidenfeld and Nicolson 5 winsley Street London W1, Limeted 1968.
- Fred Donner, *Muhammed's Political Consolidation*, MW, Lxix, N°4, octobre 1979.
- G.E. Von Grunebaum, *Classical Islam. A history*, 600-1258, translated by Kathrine Waston, Chicago 1970.
- G.F.Higel, *la Raison de l'Histoire*, Traduction Kosta Papaioannou, Ed U.G.E, paris 1955.
- H. Graetz, History of the Jews, Philadelphia) 1994), V111.
- Haggi Mazuz, *The Religious and Spiritual Life of the Jews of Medina*, Brill Academic Pub; Lam edition, 2014.
- Hartwig. Hisrchfled, New Researches into the Composition and Exegesis of the Quran (London: Royal Asiatic Society, 1902)
- J.B. Simonsen, Studies in the Genesis and Early Development of the Caliphal Taxation System, Copenhagen, Akademiskb Forloge, 1988.
- M.Gudofroy Demombynes, *Mahomet*, Edition Albin Michel, 1957 et 1969, Collection: L'évolution de l'humanité.
- Maxim Rodinson, *Mohamet*, Ed, Seuil mai 1994.
- Michael Lecker, *Muslims Jews and Pagans*; studies on early Islamic Medina, E.J. Brill, LEIDEN-NEWYORK-KÖLN, 1995.
- Michael Lecker, *The "Constitution of Medina" Muhammad's first legal document*, The Darwin Press, INC, New Jersey, 2004.
- Michel Abitbol, *Le passé d'une discorde Juifs et Arabes depuis le VII siècle*, collection tempus, Éditions Perrin 2003.

- Shoutao Wang, *the origins of Islam in Arbian Context*, Universty of Bergen, Department of Archaeology, History, Cultural Studies and Religion, Spring 2016.
- William. Muir, *The Life of Mohammad*, Edinberg John Grand 31, George IV. Bridge 1923.
- William.Muir, *Mohomet and Islam*: A Sketch of the Prophet's Life from Original Sources and a Brief Outline of his Religion, London: The Religious Tract Society, 1884.

ب/ الدوريات

- A. Goto, The Constitution of Medina, in *ORIENT* (Report the society for Near Eastern Studies in Japan) 18(1982), (Pp 1-17)
- Anver Emon, (2001). Reflections on the "Constitution of Medina": An Essay on Methodology and Ideology in Islamic Legal History In *UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law*, 1(1), pp. 103-133. IL: University of Chicago.
- Christian Robin, himyar et Israël, *Comptes rendus des séances de l'Académie des inscriptions et Belles-Lettres*, Annés 2004, Volume 148 Numéro 2, Pp. (831-908).
- D.S.Margoliouth, D.S. 1925. The Origins of Arabic Poetry, *Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland*, No.3 (Jul.1925) pp.417-449.
- D.S.Margoliouth"A Poem attributed to al-Samaw'al", *Journal of the Royal Asiatic Society* 38 (1906), 36.pp.363-371.
- Ella lando-Tasseron, Asad from Jâhiliyya to Islam, *J.S.A.I.*6. 1985.Pp 1-28.
- Fred Donner, Muhammed's Political Consolidation in Arabia up to the conquest of Mecca, *The Muslim World*(USA), vol, Lxix, N°4, octobre 1979.
- Gabriel.Said. Reynolds, On the Qur'an and the theme of Jews as "Killers of the prophets", Department of al-Qur'an and al-Hadith, *Academy of Islamic Studies*, University of Malaya, 50603 Kuala Lumpur Malaysia. (Pp)
- H.G. Stoker, and P.Derengowski, A discussion about the version of the Bible available to Muhammad, *in die skriflig* 51(2) a 2262; https://doi.org/10-4102/ids.v51i2.
- Haim Schwarzbaum, Biblical and Extra-Bilblical Legends\_in Islamic *Folk-Literature*, vol. 30 of *Beirträge zur Sprach-und kulturgeschichte des Orients*, ed.O. Spies (Wlldorf-Hessesn: Verlage für Orientkunde Dr.H. Vorndran, 1982.
- Hartwig Hirschfeld, Essai sur l'histoire des Juifs de Medina, *Revue des études Juives*, T7, Paris la librairie. A. Durlacher, 1883(Pp167-193).
- Hartwig Hirschfeld, Somes Notes on' Jewish Arabic Studies' J.Q.R 1(1910).

- Israel Friedlander, The Jews of Arabia and the Gaonate, vol. I, (1910-1911), *J.Q.R* 1(1910): (Pp 251-451.)
- Iwona Gajda, Une nouvelle inscription Juive Z afār, dans *Scripta Yemenica*, Académie des Sciences de Russie, 2004, (Pp 197-202.)
- Joseph Sporel, Muhammad and the jews according to ibn Ishaq, *The Levantine Review*, Volume 2 Number 1(Spring 2013)
- M.J Kister, The Market of the Prophet, *Journal of the Economic and Social History of the Orient* London, 1962, (Pp 272-276).
- M.J. Kister, Notes —on the Papyrus Text Abbot, Muhammads Cambaign Against B.al-Nadir, *Archiv Orientalni*, 32,1(1964).
- Michael Lecker, Muhammad at Medina : A Geographical Approach, *J.SA.I.* (1985) 29-62.
- Michael Lecker, On the market of the Medina (Yathrib) in pre-Islamic and early Islamic times, *Jerusalem Studies in Arabic and Islam* 8(1986).
- Montgomery Watt, The Condemnation of the jews of Banu Qurayzah, *Muslim World*, 42 (1952)
- Moshe Gil, The Constitution of Medina, A reconsideration, *Israel Oriental studies* 4 (1974).
- R.B. Serjeant, (1978). "The "Sunnah Jāmi'ah," Pacts with the Yathrib Jews, and the "Tahrīm" of Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the So-Called 'Constitution of Medina'." *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, University of London, 41(1): (Pp1-42.)
- R.B. Serjeant, The Constitution of Medina, in *Islamic Quarterly* 8(1964), 3-16.
- Reuven Firestone, The failure of Jews program of Public Satire, in the Square of Medina, Jerusalem 46, 4(1997).
- Reuven Firestone, The Jewish culture in the formative period of Islam, in, *Culture* of *the Jews*, Volume1 Mediterranean Origins A NEW HISTORY, Edited by David Biale, Shocken Books, New York 2002.
- Robert Hoyland, The Jews of the Hijaz in the Qur'ān and in their inscriptions, in *New perspective on the Qur'an* edited by Gabriel Said Reynolds, Routledge, 2011(Pp 91-116).
- Uri Rubin, Morning and evening prayer in early Islam, *J.S.A.I* 10. 1987( Pp 40-63)
- Uri Rubin, The « Constitution of Medina » Some Notes, *Studia Islamica*, No. 62. (1985) (Pp 5-23).
- Walid.Nejib. Arafat, New light in the story of Banu Qurayza and the Jews of Medina, *Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Irland*, (1976).

### • الموسوعات

### - الموسوعات باللسان العربي

عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهودية والصهيونية، دار الشروق، ط1، القاهرة، 1999.

### - الموسوعات بالنسان الأجنبي.

- Britannica Academic, <a href="https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate">https://academic-eb-com.revproxy.brown.edu/level/collegate</a>.
- Jewish Encyclopedia, Richard Gottheil and Samuel Karus, www.Jewishencyclopedia.com.

### • المعاجم

## ـ المعاجم باللسان العربي

موقع الأنبا تكلا هيمانوت الحبشي القس: الكنيسة القبطيّة الأرثودكسيّة. -https://st talka.org

# - المعاجم باللسان الأجنبي

- Le dictionnaire de l'histoire-monophysisme, https://www.herodote.net

# الفهرس العام

| 2  | تقديم                                                           |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 3  | مقدمة عامة                                                      |
| 14 | الباب الأوّل اليهود في يترب قبل الهجرة .                        |
| 15 | مقدمة الباب الأوّل                                              |
| 17 | الفصل الأوّل: اليهود في اليمن وشمال الحجاز                      |
| 18 | <ol> <li>مرويّات نزول اليهود بالحجاز واليمن</li> </ol>          |
| 18 | 1- نزول اليهود بالحجاز                                          |
| 18 | 1-1- موسى و العماليق                                            |
| 19 | 2-1- قصتة هارون و موسى                                          |
| 20 | 3-1- قبائل شمعون                                                |
| 21 | 1-4- قصة تمر الروم                                              |
| 24 | 2- مرويات نزول اليهود باليمن                                    |
| 23 | 2-1- سليمان                                                     |
| 25 | 2-2- عزرا                                                       |
| 27 | <ol> <li>اا. حضور اليهود في اليمن و الحجاز</li> </ol>           |
| 27 | • اليمن                                                         |
| 27 | 1- الأحداث التّاريخيّة                                          |
| 27 | 1-1- دخول اليهوديّة إلى اليمن                                   |
| 30 | 1-1-2 الدولة الحميرية                                           |
| 30 | 1-1-2-1 الدّولة الحميريّة المتهوّدة والصّراع البيزنطيّ الفارسيّ |
| 32 | 1-1-2-2 اضطهاد مسيحيّي نجران                                    |

| 35  | 1-1-2-3 هلاك ذي نواس                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 36  | 2- اليهود في اليمن من خلال النّقائش                         |
| 36  | 2-1- اليهوديّة في مكوّنها الحميريّ                          |
| 41  | 1-1-2 شعب إسرائيل                                           |
| 44  | • الحجاز                                                    |
| 44  | 1- الأحداث التاريخيّة                                       |
| 46  | 2- النّقائش                                                 |
| 48  | خاتمة الفصل الأول                                           |
| 50  | الفصل الثّاني: اليهود قبل الهجرة: خصوصيّة اليهود في يثرب    |
| 51  | ا الاندماج.                                                 |
| 51  | 1- اللّغة                                                   |
| 53  | 2- المجتمع                                                  |
| 58  | 3- الاقتصاد                                                 |
| 61  | 4- الدّين و الأخلاق                                         |
| 61  | 1-4- الدّين                                                 |
| 63  | 2-4- الأخلاق                                                |
| 68  | ال اليهود واليهوديّة                                        |
| 68  | 1- علاقة اليهود باليهوديّة                                  |
| 72  | 2- طبيعة اليهودية                                           |
| 86  | خاتمة الفصل الثاني                                          |
| 88  | الفصل الثالث: موازين القوى في المدينة قبل الهجرة وقُبَيْلها |
| 89  | ا قوّة اليهود                                               |
| 89  | 1- الجغرافيا و الاقتصاد                                     |
| 93  | 2- الدّيمغرافيا                                             |
| 96  | <ol> <li>انقلاب موازین القوی</li> </ol>                     |
| 102 | خاتمة الفصل الثالث                                          |

| 103 | خاتمة الباب الأوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 106 | الباب الثاني: محمّد و اليهود؛ العلاقات السياسيّة و الدّينيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 107 | مقدمة الباب الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 109 | الفصل الأول: دستور المدينة:القضايا الشكليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 110 | 1- صحّة الوثيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 115 | 2- وحدة الوثيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 123 | 3- تاريخ الوثيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 128 | خاتمة الفصل الأوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 129 | الفصل الثاني: دستور المدينة :القضايا المضمونيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 130 | 1- هويّة اليهود في صحيفة المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 136 | 2- الأمّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 142 | خاتمة الفصل الثّاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 144 | الفصل الثالث: محمّد واليهود العلاقات الدّينيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 145 | ا الجذور اليهوديّة لطقوس العبادة في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 145 | 1- الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 147 | 2- الجمعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 148 | 3- الأذان<br>4- القبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 150 | 5- الْصتوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 154 | اليهود يرفضون الاستمالة الستمالة الستم |
| 157 | ال التّأسيس الإبراهيميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 160 | 1- القطيعة و التّأصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 160 | 1-1- القبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 163 | 2-1- الصّلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 164 | 1-3- الأذان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 164 | 1-4- الصوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 166 | 2- التحريف                                               |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 172 | 3- إنكار النبوّة                                         |
| 176 | خاتمة الفصل الثالث                                       |
| 177 | خاتمة الباب الثاني                                       |
| 181 | الباب الثالث: محمد و اليهود: الحصار، الاغتيال، الإهلاك   |
| 182 | مقدمة الباب االثالث                                      |
| 184 | الفصل الأول: بنو قينقــــاع ( الحصار والإجلاء)           |
| 185 | ا أسباب غزوة بني قينقاع                                  |
| 185 | 1- الأسباب السياسيّة والدّينيّة                          |
| 194 | 2- الأسباب الاقتصادية                                    |
| 195 | 3- مصير بني قينقاع                                       |
| 200 | خاتمة الفصل الأوّل                                       |
| 203 | الفصل الثاني: بنو النّضير (الحصار والإجلاء)              |
| 205 | <ol> <li>غزوة بني النضير في المصادر الإسلامية</li> </ol> |
| 205 | 1- الأسباب غير المباشرة لغزوة بني النّضير                |
| 209 | 2- الأسباب المباشرة                                      |
| 212 | 3- المواجهة و المصير                                     |
| 214 | <ol> <li>قراءة المستشرقين لغزوة بني النضير</li> </ol>    |
| 220 | خاتمة الفصل الثاني                                       |
| 222 | الفصل الثالث: الإغتيال و الإهلاك                         |
| 224 | ا الاغتيال.                                              |
| 224 | 1- الاغتيال: قراءة في المصادر الإسلامية                  |
| 224 | 1-1- أسباب الاغتيال                                      |
| 226 | 2-1- تنفيذ الاغتيال                                      |
| 229 | 1-3- قراءة المستشرقين للاغتيال                           |
| 236 | ال الإهلاك                                               |

| 236 | 1- قراءة في الروايات الإسلامية لحادثة بني قريظة |
|-----|-------------------------------------------------|
| 236 | 1-1-أسباب غزوة بني قريظة                        |
| 238 | 1-2- المواجهة و الاستسلام                       |
| 240 | 3-1- مصير بني قريظة                             |
| 241 | 4-1- تنفيذ الحكم                                |
| 243 | 2- جدل حول مصير بني قريظة                       |
| 243 | 2-1- بركات                                      |
| 249 | 2-2-عرفات و قسطر و مصير بني قريظة               |
| 256 | 3-2- فنسنك وواط و نيوبي                         |
| 261 | خاتمة الفصل الثالث                              |
| 264 | خاتمة الباب الثالث                              |
| 267 | الخاتمة العامة                                  |
| 273 | الملحق                                          |
| 274 | فهرس الآيات الكتابيّة                           |
| 275 | فهرس الآيات القرأنية                            |
| 281 | قائمة المصطلحات                                 |
| 285 | المصادر والمراجع                                |
| 295 | الفهرس العامّ                                   |