


 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
1 

 

 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
2 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
3 

 

 

 

 

 
 

 الكتاب   عنوان المفهمة أرضا أولى للفلسفة 

 مؤلف الكتاب  محفوظ السعيدي    .د

 شرعان  عمار  .أ
 العربيالمركز الديمقراطي  رئيس 

 النشر   مدير بوهكو   أحمد .د

 
 العلمية   اللجنة  رئيس

  د. محفوظ السعيدي  
 والتنسيق   الإشراف 

 الطبعة  الأولى

 السنة  2025م 

 الصفحات عدد  69

 الكتاب   تسجيل  رقم 978-3-68929-162-4

 الناشر  ألمانيا – برلين | والاقتصادية والاستراتيجية  السياسية  للدراسات العربي الديمقراطي المركز

 
ّ   أدناه  الواردة  الآراء ᢔᣂاتب   رأي   عن  تعᝣورة  تعكس  ولا   ال ᡧᣆالᗷ  المركز   نظر   وجهة   ᢝᣖمقراᘌالد   ᢝ ᢔᣍالعر 

 

 

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
4 

 

 

 

 

 

 المفهمة أرضا أولى للفلسفة 

 أو

 في المفهمة باعتبارها روح التفّكير الفلسفيّ 

 

 

 كلمة المؤلف

و فصل  أصل  في  للبحث  فيلولوجي  أساس  على  الفلسفية  المفهمة  ،في  الفلسفة  في  وهنا  ،الآن  اليوم  نفكر 

النيتشاوي.فالفيلولوجي الجينيالوجي ههنا هو ما أعنيه بمحاولة البحث الفيلوصوفيا، ولكن في غير المعنى  

الفلسفة،و هو الذي هو المفهمة كما علمنا ذلك جيل ديلوز و غاتاري أيضا بحيث إنني   في أصل و فصل 

 سأعتبر المفهمة أرضا جيولوجية وجينيالوجية صلبة تتأسس عليها الفلسفة. 

الطريقة الفيلولوجية الجينيالوجية والمنهج الهيرمونيطيقي أين سأجعل  بالتالي إن منهجي في هذا الإطار هو 

من جينيالوجيا المفهمة توأما لفيلولوجيا الأفهمة أملا في بحث ممكن يتطلع إلى النبش في الأس الأرضي  

ليست ككل  ولكنها  والفلسفة،هي أرض،  للفلاسفة  الأبدي  الروح  الفلسفة وحروفها.إنها  تأسست  عليه  الذي 

ض.إنها أرض خصوصية وكونية في آن,إنها المفهمة، وهي الفيصل ما بين الفلسفة و اللافلسفة، و ما  الأر

 .بين الفلسفة وأضدادها وأندادها.

 

 

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
5 

 

 

 

 

 

  

  إلى أمي وأبي وكل العائلة 

  إلى زوجتي وأبنائي 

  إلى أساتذتي 

  

 إلى من يحب الفلسفة وإلى من لا يحبها 

  

  

  

  

  

 

 

 

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
6 

  

  

 الفهرس  

 
 7 ............................................................................................................................................. مقدمّة إستشكاليّة: 

 12 .............................................................................................................. الفصل الأول:  منزلة المفهمة في الفلسفة 

 16 .............................................................................. الفصل الثاني : في التأصيل البحثي عن المفهمة الفلسفية وكيفياتها :

 51 ................................................................................................... الفصل الثالث: شـــــروط المفهـــــمة الفلســــفية : 

 60 .................................................................................................... الفصل الرابع: العقبات المهددة للمفهمة الفلسفيّة : 

 64 ................................................................................. الفلسفيّة :  الفصل الخامس :رهــانات البحث العلمي في  المفهمــة

 67 .................................................................................................................................... خاتمة نحو بداية جديدة

 68 ....................................................................................................................................المصادر باللغة العربية 

 69 ............................................................................................................................. المصادر بغير اللغة العربية: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
7 

  مقدّمة إستشكاليةّ:  

للمفهمة   والكونية  العلومية  والإبستيمولوجية  الإبستيمية  للقيمة  إلغاء  اليوم  الإنساني  الراهن  لأنّ 

الكتاب  نظرية وممارسة،فإنني سأطرح في هذا  المفهمة  إلى  العالمية والكوكبية  الفلسفية،وللحاجة 

إنبجاس   في  ودورها  المفهمة  إيتيقا  منزلة  في  البحث  خلال  من  أيضا  والعلومي  التفكيرالفلسفي 

المفهمة،وفي أبعادها الإنسانية والكوسموبوليتانية.هذا ما يستوجب منا الإرتقاء من إعتبار الفلسفة  

  حبا للحكمة نحو تعريف الفيلوصوفيا  بأنها دياليكتيك من حب حكمة المفهمة وحكمة في حب المفهمة.

ران المفهمة إلى الإقرار بأساسية المفهمة كأرض شرعية للفلسفة.و سنرتقي  لأجل هذا سنتجاوز  نك

المشروع ،ومن كيف ينتج الفلاسفة المفهمة إلى كيف هي المفهمة    -من المفهمة كمعطى إلى المفهمة  

المفهوم،ومن   إلى  الدوكسا  ومن  المفهوم،  إلى  الفكرة  ,ومن  ؟  المفهمة  الفلاسفة  ينتج  ؟ولماذا 

إلى المفهوم،ومن    Notionالمفهوم،,ومن الفكرة العامة إلى المفهوم،ومن المعنى    الايردوكسا إلى

إلى  Catégorisationمن المقولة إلى المفهوم، ومن بناء المقولات إلى إنشاء المفاهيم،ومن المَقْولة  

إلى المفهوم،ومن   Sensالمفهمة،ومن القضية إلى المفهوم،ومن المحمول إلى المفهوم،ومن المعنى 

مصطلح إلى المفهوم، ومن المصطلح التقني إلى المفهوم ومن العبارة إلى المفهوم،ومن الكلمة إلى ال

المفهوم،ومن   إلى  والرأي  الحسية  والمدركات  الإحساس  المفهوم،ومن  إلى  الوظيفة  المفهوم.ومن 

 الحكم المسبق إلى المفهوم،ومن الحدس إلى الأفهوم ،ومن الدلالات إلى المفاهيم . 

بالتالي على تجاوزمسطح المرجعية نحو مسطح المحايثة ،ومسطح التركيب الجمالي سنراهن  

باتجاه مسطح المثولية،نحومقام المواجدة:مسطح المحايثة،وعلى إثراء المفهمة ككيفية تفكير إلى  

أجل  من  اللامفهوم  نستبعد  المنطلق  هذا  من   . حياة  وكيفية  تفكير  ككيفية  المفهمة 

بغا  المفهمة المفهوم،واللامفهمة  الممكنة،و  المفهمة  بهدف  المستحيلة  المفهمة  و  المفهمة  ية 

،فنقوم عندئذ التحليلية لأجل المفهمة السيستيمية، وتعليم المفهمة إلى تعلم وتعلمية المفهمة الفلسفية

المفهمة لأجل إيتيقا المفهمة التي تكون شرطا لخلق إمكانيات فلسفة  المفهمة إلى  بالترقي من  

  ر تكون مبدعة بدورها لإمكانيات جديدة للعيش وللوجود وللإنوجاد. جديدة للتفكي

الناحية   أو من  المبدئية  الناحية  إن من  منّا  الفلسفية يستوجب  المفهمة  الفلسفي في  التفكير  استئناف  إنّ 

الميتودولوجية المنهجية النظر في دواعي التفكيرفي إشكالية علاقة الفلسفة بالمفهمة خاصة وهو من قبيل 

المباح الفلسفي لنا أملا في الإلمام الممكن، بل في الوعي الممكن بمفارقات المفهمة الفلسفية ،وبمنزلة ممارسة  

ديداكتيكيةالمفهمة الفلسفية في زمن العولمة وزمان النيوعولمة حيث سيطرة الرعب العولمي على المفهمة  

  هومية   .  إنطلاقا من ثالوث الأمركة والروسنة والغربنة المفهمية والمف



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

8 

فما الذي يشرّع لنا في الفلسفة في زمن اللافلسفة التفكير في مسألة المفهمة الفلسفية؟، بل ما الذي يدعونا  

  إلى هذا التطارح إذ ألا يكون بمثابة الخروج عن العصر اللامفهومي؟  

ن،والمتمثل في تفكيرنا في الزمن اللامفهومي في إشكالية المفهمة يستمد مشروعيته من طبيعة ما هو كائ

وعولمته  الفكر  رأسملة  معنى  في  الإنسانية  الثقافة  أشكال  كل  الإنساني،وعلى  الفكر  على  العولمة  هيمنة 

الفلسفة   كينونة  يتهدد  الذي  العولمي  فالخطر  الفلسفة  أنقاض  من  تبقى  ما  عولمة  ،وبالتالي 

م إلى طرح  يدفعنا  والإستشكال  والحجاج  كالمفهمة  هذا  وإجرائياتها،ومقوماتها  يبدو  قد  بل  المفهمة  عضلة 

والاستشكالية   الحجاجية  الفلسفية  بالطموحات  مقارنة  النووية  الطموحات  ذو  العصر  عن  غريبا  الطرح 

والمفهومية،وهي في ذات الآن أسلحة الفيلسوف للدفاع عن الكلّي الكوني الإنساني بما هو مطلب مطالب  

  الفلسفة الكونية.  

الفلسفية لأن السائد من جهة أخرى نفكر راهنا في مس المفهمة  هو    لا فقط أزمة المفهمة،بل أيضا  ألة 

سيطرة اليومي بتجلياته وآليات إشتغاله على الفلسفي،وما يعنيه الأمر من سيطرة المعنى في معنى الفكرة  

ن  أين تطرح الحياة الجارية نفسها كبديل للحياة الفلسفية،وم    Conceptعلى المفهوم الفلسفي    notionالعامة  

خلالها المفاهيم الفلسفية بدعوى سموّ المعاني اليومية واللغة التداولية اليومية عن المفهوم واللغة الفلسفيتين.  

والتنجيم إن العودة الغير مرغوب فيها لأشكال اللافكر كالسحر  ذاته  يدعّيانه من رؤية    ،وفي الإطار  وما 

عن الرؤية الفلسفية للعالم حيث عالم المفاهيم بما هو  للعالم من شأنه أن يدعونا للتفكير في المفهمة للدفاع  

الأرقى من عالم الساحر الساخر بل ندرك أيضا بان شرعية استئنافنا النظر في المفهمة تستمد وجاهتها من  

انتشار ظاهرة العصر الفيديوسفيري بما هو الزمن الفيديوقراطي أين يحلّ حكم الصورة والفيديو والشاشة  

الفكر   حكم  اليومية  محل  فتنتصرالحياة  الفلسفية  المفهمة  تنتحر  الفيديوقراطية  الصورة  في  والمعرفة،إذ 

غير   مرفوعا  المفهوم  فيكون  المفاهيم  على  ويتفرجون  الصور  يقرأون  اليومي  عبدة  يصبح  بل  للصورة 

ها حياة  وعلى إن  ،مرغوب فيه أمام الرغبة المجنونة في الصورة التي ينظر إليها على إنها المكان والزمان

الإنسان وموته إذ هي العالم والزمن، وكشاهد على غزو الصورة للمفهوم والمفهمة نورد ما يقوله ريجيس 

وبما أن الصورة أول ساكن للمكان    ،: " إن الصورة المدهشة تسري في دمنا بأسرع من المفهوم    (1)دوبريه

  فإنها ليست طيفا علينا وإنما هي صاحبة المحلّ" . 

لقد بين فن الرسم مع ليوناردو دي فنشي بأن فن الرسم أرقى من الفلسفة لأن الصورة أسمى من المفهوم  

ال الفلاسفة. من هذه  والحيوان، وهو ما تعجز عنه مفاهيم  تؤثر في الإنسان  منطلقات نفهم الفلسفي،ولأنها 

تبعثر المفهمة الفلسفية خاصة عندما يتواطؤ العلم والتقنولوجيا مع اليومي النووي والفيديوقراطي واللافكري  

 
  ريجيس دوبريه : حياة الصورة وموتها . (1) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

9 

اللامفهومي .فالتقنولوجيا لا تمارس فقط تأثيراتها على المفاهيم الفلسفية،بل تعمل على إقصائها أو تقننتها  

قّ المفهمة ،وبأنها الأقدر على الاضطلاع بها وعلى المحافظة على  مثلما تدعّي العقلانية العلومية إمتلاكها ح

وعبر  الحواسيب،  في  تخزينها  من خلال  المفاهيم  فظاع  خلود  الأشد  الأمر  إن  .بل  هو ظواهر  رقمنتها  ة 

والتسويق  التسوق  علوم  بحيث أصبحت  المفهمة  المفهومية وهيستيريا  المفاهيم والهيستيريا  في  الاستثمار 

وع الخالقة  والتزويق  ،وبأنها  المفهمة  المسؤولة عن  بأنها هي  تعتبر  والتواصل،والاتصالات  الإشهار  لوم 

للمفاهيم بل هم الممفهمون الحقيقيون حتى إنّ هذه النزعات العلموية تستبعد أن تكون المفهمة شأنا فلسفيا، 

نقل مع ميشال فوكو إنه لا وهو ما يدعونا في الفلسفة إلى التعجّب أو إلى الاكتفاء بالصمت الفلسفي، أو ل

يسعنا إلا الرد على ذلك بضحكة فلسفية،وبالتالي هيستيريا المفهمة هذه تشرع لنا استئناف التفكير في المفهمة  

لبيان أن المفهمة ليست غريبة عن الفلسفة بل هي جوهر العمل الفلسفي. وبأنه لا وطن يحتمل الخلق والإبداع  

وثا  أوّلا  الفلسفة  الفلسفيةالمفهومي غير  للمفهمة  العلميتين  للتصدي للاحتقار والسخرية  السياق  .نيا  في هذا 

ندرك ذاك التهافت العلومي على المفهمة أيضا من خلال الفضح الديلوزي للإدعاءات العلموية والرقمتية  

عندما    : " لقد أدركنا أخيرا عمق الفضيحة (2)والتسوقية والتواصلية .ههنايقول جيل ديلوز وفيليكس قاتاري

استحوذت الإعلامية والتسوق والتصوير والإشهار وكل اختصاصات التواصل على كلمة المفهوم نفسه قائلة  

  : إنه شغلنا نحن الخالقون، نحن الممفهمون،نحن أصدقاء المفهوم وواضعوه في الحاسوب." 

الأساسي الدواعي  هي  الفلسفية  المفهمة  تتهددّ  التي  الأخطار  أن  هو  إذن  نتبينه  يكون  ما  بسببها  التي  ة 

التفلسف في المفهمة،. هذه الأخطار المتمثلة في هيمنة العولمة والحياة اليومية والفيديوقراطية في العلاقة  

وهيستيريا   والبداهات  والعامة  الخاصة  الآراء  وسيادة  والرقمتية  الفنية  العامة،والصورة  الفكرة  بسيطرة 

ذا  معوقاتالمفهمة هي في مجموعها   فيهاودوافع في  الفلسفي  خاصة وأنها     ت الآن للمفهمة وللتفكير 

لفضيحة للفلسفة والفلاسفة أن تترك المفهمة للافلسفة ولعمال الفلسفة العلميون على أساس أن المفهمة هي  

الثقل الأنطولوجي الرئيس للفلسفة بل إن ماهيّة الفلسفة هي من ماهية المفهمة. وبالتالي نفهم أن النظر في  

من النظر في ما به وعليه تتأرض الفلسفة في كونيتها بمعزل عن التمحور الغربي والفلسفي    المفهمة هو

الديلوزيون   ذلك  يكرّس  كما  وألماني  يوناني  إغريقي  فلسفي غربي  المفهمة شأن  بان  يدعّي  الذي  الغربي 

لمفهمة مهمّة فلسفية والهيدجاريون مثل هيدجار وجون بيار فرنان والنزعات الفلسفية الاستعمارية، وبالفعل فا

كونية يقطع النظر عن الخصوصيات الإثنية العرقية والسلالاتية والدينية واللغوية وهو ما يعني لنا أن كونية 

المفهمة تكريس أيضا لنظرية المركز والأطراف أين تكون الفلسفة الغربية هي المركز أما الفكر العالمي 

 
(2) Gilles Deleuze et Felix Guattari, qui est ce que la philosophie ? « enfin le fond de la honte fut atteint quand 
l’informatique, le marketing, le design la publicité, toutes les disciplines de la communication, s’emparèrent du 
mot concept lui-même, et dirent : c’est notre affaire, c’est nous les créatifs, nous somme les concepteurs ! c’est 
nous les amis du concept, nous les mettons dans nos ordinateurs » p 15.    



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
10 

بي هو المفهوم المركزي أما المفاهيم الشرقية فهي المفاهيم  الشرقي فهو الهامش فيكون المفهوم الأوروغر 

  الأطراف أو هي اللامفاهيم في رتبة المفاهيم الزائفة. 

التمركز الغربي  الفلسفية لإحباط أوهام  المفهمة  التفكير في معضلة  التفكير واستئناف  إذن  لنا  شرعي 

مة كما هو في عولمة المفهمة بأشكالها: أمركة  والفلسفي الغربي ,ولكوننة المفهمة الفلسفية ضد كلينة المفه

المفهمة تمسيح  أو  المفهمة  المفهمة، صهينة  غربنة  المفهمة،  أوربة  في .المفهمة،  نجازف  آخر  جانب  من 

الفلسفة بهذه المهمّة لتحرير المفهمة الفلسفية من الخلط السائد ما بين الفكرة العامة والمفهوم وما بين المقولة  

  ين المدلول والمفهوم ،وما بين القضية والمفهوم وما بين المعنى والمفهوم.والمفهوم، وما ب

فتفكيرنا هذا ليس من قبيل التلصص    تعني لنا هذه الدواعي وجاهة أن تطرح إشكالية المفهمة الفلسفية،

ة ذاتها على المفهمة كما تتوهّم ذلك العلموية،بقدر ما إن النظر الفلسفي في المفهمة هو من النظر في الفلسف

ولكن أيضا طلبا للكلي الكوني الإنساني إذ ما تكون المفهمة غير مراهنتها على الجدارة الإنسانية بالعيش 

وسينتهي بدونه حيث لا  ،وفق القيم الكونية في أرض هي للجميع وطن، وفي عالم للكل بدأ من دون إنسان  

الفلسفي   مثلما إن المنزلة التي للمفهمة في الفلسفة  أرض للإنسان والعالم بل لا أرض للكلّي غير المفهوم 

تدفعنا للتفكّر في المفهمة،. قد نجازف بالإقرار بأنّ حياة الفلسفة وموتها هما من حياة المفهمة وموتها،وبمنأى  

عن الدغمائية المفهومية نعتبر بان حياة الكلّي الكوني الإنساني هي من حياة المفهمة وموتها حتىّ إن أزمة 

  عثر الهوية الإنسانية هما من أزمة المفهوم ومن أزمة المفهمة الفلسفية. الكلّي وتب

التالي من الإسئلة الإستشكالية للوعي بالإحراجات والمفارقات التي تسكن   بناءا على هذا و ذاك أطرح 

  عالم المفهمة:  

  ? هي عينها الفلسفةما منزلة المفهمة من الفلسفة ؟ وأي منزلة للمفهمة في الفيلوصوفيا ؟ هل إن المفهمة  

أم هي إجراء من إجرائيات التفكير الفلسفي بحيث تكون كيفية من كيفيات التفلسف؟ وألا تكون المفهمة في  

الآن ذاته كيفية حياة خاصة وأن نص الفلسفة ليس معزولا عن نص الحياة؟ وإذا كانت المفهمة ثقلا أنطولوجيا  

ل إن المفهمة هي إنشاء المعاني؟ أو الأفكار؟ أو الأفكار العامة؟  للفلسفة فما المفهمة ؟ بل ،من هي المفهمة؟،ه

أم المقولات أم القضايا ؟أم إن المفهمة هي فعل خلق المفهوم والتواصل معه؟ وإذا كانت المفهمة كذلك، فما 

هو    هو المفهوم؟ ومن هو المفهوم أصلا؟،هل هو الفكرة أم هو الفكرة العامة؟ أم هو المعنى؟ أو الدلالة؟ أم

المقولة ؟ أم هو القضية ؟ أم هو الوظيفة؟ أو هو الإحساس؟ أم هو كلمة ؟ أو مصطلح أم هو مدلول؟ أو 

المعنى أو الدلالة أو الرمز أو القضية أو الوظيفة؟ أوهو الإحساس على أساس أن مفهوم المفهمة ومفهوم  

مفهمة لربطها أو لوصلها بأصولها فما المفهوم ودلالتهما يختلفان عن ما بيّناه؟ ولأننا نرمي إلى تأصيل ال

مميزات المفهمة ؟ وما كيفياتها ؟ وإذا كانت المفهمة إجراءا فكريا فلسفيا، فما إجرائيات المفهمة وما آليات 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
11 

اشتغالها إذ كيف ينتج الفلاسفة المفاهيم؟ وكيف هي المفهمة الفلسفية؟ وأيّ المسطح ذاك الذي تتأرض عليه  

لفلسفية؟ هل هو مسطح المثولية والمحايثة؟ أم مسطح المرجعية أم مسطح التركيب؟،وما وتتكون فيه المفاهيم ا

الذي سيميز المفهمة الفلسفية عن المفهمة العلومية؟ وما أجناس المفهمة؟ وأيّ المقتضيات تلك التي تضمن  

ه من خلالها كلّها يكون  تحقّق فعل المفهمة: هل هي فلسفية أم أنطولوجية أم منطقية أو لغوية أو إيتيقية؟ أم أن

ممكن للمفهمة أن تكون ؟ ولكن هل ارتقاؤنا من اللامفهمة إلى المفهمة،ومن المفهمة المستحيلة إلى المفهمة  

معوّقات   فما  معوقاتها  عنّا  يحجب  أن  السيستيمية  و  المركّبة  المفهمة  إلى  المعقدة  المفهمة  ومن  الممكنة، 

ع العرفاني / الاجتماعي لتمكين عملية المفهمة وكفاية المفهمة؟  المفهمة؟ وهل بالإمكان أن نتجاوز الصرا

وإذا كان من الواجب الديداكتيكي خلخلة الموروث الاجتماعي وما يعنيه من تمثلاّت مكتسبة لتحقيق رهانات  

أم   ديداكتيكية  رهانات  هي  المفهمة،هل  بعمل  نضطلع  ونحن  الفلسفة  في  عليه  نراهن  الذي  فما  المفهمة 

جية أم أنطولوجية ميتافيزيقية؟ أم إيتيقية وكونية أم إنّ جماع هذه الرهانات تضمن قيمة المفهمة  ابستيمولو 

وكونيتها؟،ولكن هل تعني لنا رهانات المفهمة الفلسفية ممكنية المفهمة الشاملة الكاملة بمعزل عن حدودها،إذ 

ان الحضور؟ وألا يكون من الشرعي  ألا تظل الفيلوصوفيا في مطلق الحاجة إلى كيفيات التفكير الأخرى لضم

تكريس الوئام ما بين المفهمة الفلسفية والمفهمة العلمية بدلا من الصّدام بينهما ،ولتجنب صدمة المفهوم أملا  

في مفهمة فلسفية كونية تكون في الإن عينه جدلية حب الحكمة وحب المفهمة،ومتطلعة إلى حضارة إنسانية  

  سفة الكونية؟ .                                 كونية بما هي هاجس هواجس الفل

  

  

  

  

  

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

12 

  

  الفصل الأول:  منزلة المفهمة في الفلسفة  

تفكيرنا في الفلسفة في منزلة المفهمة في الفلسفة يعني لنا النظر في المكانة التي للمفهمة في الفلسفة.فالمفهمة  

ليست غريبة عن الفلسفة مثلما ليست الفلسفة بغريبة عن المفهمة حتى إن التساؤل حول هوية الفلسفة وماهيتها  

قد أجازف الفلسفة،بل  المفهمة  هوية  التساؤل حول  من  الأكمل    هو  أي وجودها  الفلسفة  إنيةّ  بأن  بالإقرار 

والأشرف إنما هو من المفهمة، فهو ليس الآخرية لأو الغيرية أو أغيار الفلسفة، أو الآخر بالنسبة للفلسفة  

بقدر ما إننا في فلسفة المفهمة نعتبر بأنّ الفلسفة قد قدتّ من المفهمة،فقد تكون الفلسفة هي عينها المفهمة لكن 

تكون المفهمة هي عينها الفلسفة على أساس أن المفهمة ليست حكرا على الفلسفي حتى لا نتورط   دون أن 

في ما تورطت فيه العلموية.فكيف هي المفهمة في الفلسفة وما الحجج التي تدعّم أساسية منزلة المفهمة في 

  الفلسفة؟  

لوزية،والتي نعتبر عبرها بأن المفهمة  يمكن الانطلاق مبدئيا من فلسفة المفهوم بما هي فلسفة المفهمة الدي

ليست جزءا من كل هو الفلسفة بل هي الكل نفسه إذ من خلال المفهمة تكون الفلسفة كينونة الفلسفة هي في  

العلاقة الجدلية بكينونة المفهمة مثلما إن السؤال ما الفلسفة ؟ هو من السؤال ما المفهمة؟، فكلّ فلسفة هي 

هي فلسفة خاصة وأن الفيصل ما بين الفلسفة والعلم، وما بين الفلسفة والفن هي    مفهمة مثلما إن كل مفهمة

الفلسفة لان الفلسفة هي التي تضطلع   المفهمة فالمفهمة سمة فلسفية بإطلاق .فالمفاهيم تنتمي حصريا إلى 

الفلسفة ولا ينتمي  : " المفهوم ينتمي إلى    (3)بخلق المفاهيم، وفي هذا السياق يقول جيل ديلوز وفيليكس قاتاري

  إلا إليها". 

فالمفهمة إذن،وهي الفاروق بين الفلسفة واللافلسفة سواء أكانت فنا أم علما.هي الضامن للقيمة السميا للفلسفة   

،بل يقاس التعملق الفلسفي بالمفهمة الفلسفية الحقيقية حيث هي الخلق فارتقاء من العدم المفهومي إلى الوجود  

:" إن    (4)فاهيم الفلسفية العالم وتحمل إلينا أخباره فألغازه .لذلك يقول ديلوز وقاتاريالمفهومي، فتسائل الم

 عظمة فلسفة ما تقيم بطبيعة الأحداث التي تنادينا إليها مفاهيمها أو التي يمكن الإفصاح عنها في مفاهيم".  

تحتية للفلسفة. فكل مفهمة هي نفهم إذن أنّ المفهمة هي الأرض التي تتأرض عليها الفلسفة لكأنها البنية ال

الإغريقي   الفلسفي  التقليد  في  الفلسفة  كانت  الفلسفة.فإذا  هي  الجديدة  المفاهيم  خلق  عملية  فلسفة:  ديلوزيا 

واللاتيني والعربي والإسلامي هي حب الحكمة أين يكون الفيلسوف محبّا للحكمة،فإن الفلسفة الحقيقية ديلوزيا  

 
(3) Deleuze et Guattari, qu’est ce que la philosophie ? «  le concept appartient à la philosophie et n’appartient qu’a 
elles »  
(4) ibid, même référence, p38 : »la grandeur d’une philosophie s’évalue à la nature des événements auxquels ses 
concepts nous appellent, ou qu’elle nous rend capable de dégager dans des concepts ».    



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

13 

لمفهمة حيث يكون الفيلسوف الممفهم محبّا للمفهمة، وصديقا للمفاهيم فعلاقة  هي حبّ المفهمة، إنها صديقة ا

: " إن (5)الفيلسوف بالمفهمة هي علاقة حبّية أين تكون الصداقة أرقى من الحب لذلك يقول ديلوز وقاتاري

متمثل  وهو بحد ذاته مفهوم بالقوة... فالفلسفة بكل صرامة هي الاختصاص ال ،الفيلسوف هو صديق المفهوم 

  في خلق المفاهيم".  

الفيلسوف ديلوزيا ليس هو الحكيم .فإذا كان الحكيم القديم القادم من الشرق مفكرا في الصورة فإن الفيلسوف  

فهو  كذلك  المفاهيم،ولأنه  خلق  موضوعه  ويكون  المفهوم  في  يفكر  خلقا،فهو  يخلقها  المفاهيم  هو صديق 

مفاهيم فتعرف فيها لأنها العارفة بالمفاهيم، وبالتالي إن للمفهمة بالضرورة صديق الفلسفة. فالفلسفة تعرّف بال

الفلسفة صحراء متحركة فإذا كانت  الفلسفة  القيمة    ،كبير شأن في  إذن  نفهم   . لتعميرها  تأتي  المفاهيم  فإن 

ر المركزية للمفهمة في الفلسفة وهي تحتكر لنفسها،وهذا شرعي لها ديلوزيا المفهمة، لكن لماذا هذا الإقرا

فلسفية   دغمائية  الاختزال  ذلك  يكون  وألا  للمفهمة؟  المطلقة  الفلسفية  وبالطبيعة  الفلسفي  بالطابع  الديلوزي 

للمفهمة في   المطلقة  الفلسفية  الديلوزية على  المحاجة  تتمثل  ؟  والفنية  العلموية  الدغماطيقيات  نقاوم  ونحن 

  الاختلاف ما بين الفلسفة والعلم وما بين الفلسفي والفنّي؟ 

من جهة أولى إن  موضوع العلوم ليس المفاهيم بل الوظائف بما هي القضايا المعروضة في أنساق ذات 

الفيلوصوفيا تستند إلى مسطح المثولية أي مقام  طابع استدلالي،.أما الحجة الثانية فتتمثل في أنه إذا كانت 

المرجعية، أما الحجة الثالثة في العلاقة بثالث المواجدة ،أو هو مسطح المحايثة، فإن العلم يقوم على مسطح  

فإنّ   المفهومية  الشخصيات  قائمة على  الفلسفة  إذا كانت  ثم إنه  النطق،  بينهما فهو في نمط  ما  الاختلافات 

العلمي على الدالات يقوم، وبالتالي هذه الفوارق الطبيعية ما بين الفلسفي والعلمي ستجعل من المفهمة فلسفية  

شأنا فنّيا أيضا على أساس إن موضوع الفن هو التنقييات والمدركات الحسية، وهو يقوم    بإطلاق وليست 

على مسطح التركيب الجمالي فيكون الفنان عارضا لمؤثرات،وخالقا للمدركات الحسية حيث إن التركيب  

تقدم خلقا    يكون العلم بناءا على ماالجمالي يكون عمل الأحاسيس فيما يكون التركيب العلمي عمل الأدوات.

للوظائف و الاحاسيس، أما الفيلوصوفيا فهي خلق للمفاهيم،أو هي المفهمة.هذه المفهمة هي العين التي سترى 

فاعتبار المفهمة شأنا وغاية فلسفية نواتية لا يعني الحط    بها الفلسفة مشكلات ومعضلات العالم و الانسان.

الفلسفة الأشكال الكبرى للفكر الإنساني الخلاقّ وفي هذا   الديلوزي من قيمتي العلم والفن، فهما بالإضافة إلى

ما  بشكل  مشاركة  بإطلاق،وهي  فلسفي  المفهمة  عمل  بأن  تعتبر  الهيدجارية  أن  إلى  نشير  المجال 

والتفكير عن العلوم كالفيزياء فهي لا تفكر ولا ،  للديلوزية،ولكنها تختلف عنها في مستوى نفي صفة الفكر  

مثلما إن العلوم والتقنية لا تهتم بما يجعل من الفكر فكرا وهو مشكل المعنى .فالفكر    تستوعب شروط التفكير

 
(5) ibid, p9 « le philosophe, l’ami de concept, il est en puissance de concept- la philosophie plus rigoureusement 
est la discipline qui consiste à créer des concepts »  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

14 

هذا بالرغم من اعتبار    (6)الفلسفي التأملي المفهوم أرقى من المعرفة الحاسبة والعقلانية الأداتية الوسائلية.

، لكن مطالبون نحن  لوميالعلماء، والعديد من الفلاسفة والابستيمولوجيون بأن المفهمة هي أيضا شأن ع

بالتمييز ما بين المفهمة الفلسفية والمفهمة العلومية ، و ما بين المفهوم الفلسفي والمفهوم العلومي،و هذا ما 

  سنبينه في عنصر لاحق. 

فالمفهمة في الأصل هي تأمين للأصالة الفلسفية ،وهي عبرها تضمن خصوصيتها وفرادتها وهي ترى في  

،ومنافسة بين الأصدقاء على حبّ الحقيقة فتكون رهانات الفلسفة حجة على سموّ مكانة الصداقة محايثة للفكر

المفهمة في الفلسفة إذ لا نتصور التزاما فلسفيا بالتفكير في معضلة ما بدون اعتماده على إجراء فكري كالذي 

" إن ما يميز العمل الفلسفي  :   (7)هو المفهمة ،وهي الخاصية المميزة للعملية الفلسفية إذ تقول فرنسواز راقان

 هو المرور من التمعين إلى المفهمة واستعمال المفاهيم المنتجة".  

نبين إذن ما للمفهمة من عظيم مكانة في الفلسفة الكونية خاصة،وكتعقيب على ما أبرزته رافان أرى بأن  

مفهمة بكيفياتها مجالها  التمعين ليس مختلفا عن المفهمة كما أوردته، بل هو جهة من جهات  المفهمة. فال

الشرعي بالنسبة لفلسفة المفهمة هي الفلسفة التي تقدر على ضمان شرعية المفاهيم النظرية والعملية والتي  

بواسطتها نترقى من التفكير التذوتي إلى التفكير مع الآخر،ومن أجل الآخر لذلك التجربة الفكرية الفلسفية 

ة. فالتفكير الفلسفي هو بالأساس مساءلة للمفاهيم وتساؤل عن معانيها  في حاجة هي إلى تجربة المفهمة الفلسفي 

ودلالاتها ومفترضاتها المسبقة ووظائفها حتى لكأن كل الفلسفة هي المفهمة. وهو ما تدركه مع جاكلين روس  

همة  : " إنّ دراسة مفهوم أو معنى يمثل مكسبا معتبرا: إنه بشكل من الأشكال يرمز ويجذر كلّ م  (8)بقولها

  الفلسفة".  

منزلة المفهمة في الفلسفة نفهمها أيضا من خلال دورها الاستراتيجي في التواصل مع فلسفة الفلاسفة في  

نصوصهم،ومحاولاتهم وكتبهم وآثارهم،خاصّة والمفهمة هي استراتيجيا الفلاسفة في بناء رؤية للعالم، بل  

ا مشكلاتهم ويقدموا حلولا أو بدائل أو وعيا بالإشكالي تبدو أكثر جلاء عندما يخلق الفلاسفة الكليّات،ويعالجو

فيها،فنفهم حينئذ بأن المفهمة هي جوهر التفلسف أو لنقل إنها الأسطقس في معنى المبدأ الأول للفلسفة فبداية 

 
(6) Martin Heidegger, qu’appelle - on penser ?  

  
(7) F, Raffin, introduction à la philosophie «  le passage de la signification à la conceptualisation et l’usage 
philosophique des concepts produits caractérisent le travail philosophique ».  
(8)Jacqueline Russ, les méthodes en philosophie : «  l’étude d »un concept ou d’une notion présente un intérêt 
considérable : elle symbolise et incarne en quelque sorte toute la tâche philosophique ». p82    



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

15 

الخلق الفلسفي للمفهوم واضطلاع الفيلسوف بالمفهمة هي من بداية الفكر الفلسفي. لذلك إن موته من موت 

  : " لا وجود لتفكير فلسفي بدون مفهمة".   (9)إذ يقول ميشال طوزي وبارنجار  وبينوا وفانسون المفهمة

إن المفهمة هي الأرض الابستيمولوجية والبراكسيولوجية والأكسيولوجية للفلسفة،وهي تعكس الذكاء الفلسفي 

الإنسانية على العالم ،وهو ما  الإنساني النظري والعملي والبراقماتي الذرائعي والتيليولوجي لتحقيق السيادة

يعني أن المفهمة مغامرة فلسفية.هي من المغامرة الإنسانية في العالم إن في مستوى النص أو في مستوى  

الفلسفة هو من تاريخ المفهمة في العلاقة بتاريخية الخلق الإنساني لنظام من الفكر   الواقع حتى إن تاريخ 

النظام فالفكر الإنساني الفلسفي والتواصل الإنساني مع العالم لا معنى لهما  والانتقال من نظام العالم إلى عالم  

بل يضلان مستحيلان بمنأى عن المفهمة الفلسفية كما لا يكون التقدم الفلسفي ممكنا إلا بواسطة الاضطلاع  

ورية أبدا الدؤوب المتواصل بعملية المفهمة ،لا نتحدث عن بنية نهائية للفكر الفلسفي وإنما عن تجربة تط 

تكافح من أجل فهم العالم والإنسان سلاحها في كل ذلك المفهمة، ولكن منزلة المفهمة هذه لا ينبغي أن تكون  

تغييبا لمنزلة إجرائيات التفكير الفلسفي الأخرى كالاستشكال والحجاج ،وهي تتفاعل مع بعضها لإنتاج فلسفة  

ياة وفي هذا الإطار يقول ميشال طوزي وبارنجار وبينوا  كلّية كونية حيث جدلية كيفيات التفكير وكيفيات الح

الثلاثة  (10)وفانسون المترابطة  بالعمليات  الاضطلاع  على  قادرين  نكون  أن  هو  فلسفيا  نفكّر  أن  إجمالا   ":

  المتمثلة في المفهمة والاستشكال والحجاج" 

الفكر   الفلسفة لا تتصادم مع ما للأشكلة والحجاج من قيمة في  المفهمة في  إذن هو أن مكانة  نستنتجه  ما 

مسارات الثلاثة الرئيسية للتفلسف وسواء تعلّق الأمر بالكتابة أم  ال  (11)الفلسفي، وهي حسب ميشال طوزي

الفلسفيتين،فإنه من الضروري ابستيمولوجيا وإيتيقيا ممارسة المفهمة والاستشكال والحجاج .فأن   بالقراءة 

نتفلسف هو أن نمفهم وأن نستشكل وأن نحاجج، وبالتالي إن الفلسفة هي الاستشكال والحجاج ولكنها أيضا  

إنّ المفهمة إنتاج للمعاني والأفكار العامة ؟أم للوظائف والمدركات الحسيّة أو الم فهمة فما المفهمة ؟وهل 

للمقولات والرموز أم أنه لا موضوع للمفهمة الفلسفية غير التواصل الخلقي مع المفاهيم عبر كيفياتها وآليات  

  اشتغالها : فما كيفياتها ومميزاتها؟ 

  

  

 
(9) Apprendre à philosopher dans les lycées d’aujourd’hui : «  il n’y’a pas de réflesion  philosophique sans 
conceptualisation » p37  
(10) Apprendre à philosopher dans les lycées d’aujourd’hui : « Globalement penser philosophiquement, c’est être 
capable de trois opérations coordonnées : conceptualiser, problématiser, argumenter » p 112 .  
(11) Michelle Tozzi : vers une didactique de l’apprentissage du philosopher, thèse de doctorat, effectue sous la 
direction de Philippe Mérieux, Lyon II, France 1992.    



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
16 

  مفهمة الفلسفية وكيفياتها : البحثي عن ال الفصل الثاني : في التأصيل

بل   ممكنا  يكون  تأثيلا حتى  التأصيل حينئذ  فيكون  بأصولها  لنا وصلها  يعني  الفلسفية  للمفهمة  تأصيلنا  إنّ 

ن المفهمة  وشرعيا لنا التمييز ما بين اللامفهمة والمفهمة وبين المفهمة اللافلسفية والمفهمة الفلسفية ،وما بي 

الحقيقية والمفهمة الزائفة ،وما بين المفهمة المستحيلة والمفهمة الممكنة وما بين المفهمة التحليلية والمفهمة  

  السيستيمية. 

بمفهمة  العلاقة  في  المفهمة  ماهية مفهوم  ببيان  للمفهمة من خلال  التأثيلية  التأصيلية  بالممارسة  سنضطلع 

براز مميزاتها وكيفياتها وأبعادها وأجناس المفهمة عموما لتحصيل رؤية  المفهمة الفلسفية ذاتها من خلال إ

ممكنة بشانها وللوعي بما يضمن فرادتها. فما هي المفهمة؟ بل ما تكون المفهمة الفلسفية؟ وما الذي سيميز  

وكيف يتم  المفهمة الفلسفية عن غيرها؟ وفيم تتمثل المفهمة الفلسفية ؟ وكيف يقع إنتاج المفهمة في الفلسفة؟  

  بناء فعل المفهمة الفلسفية؟  

  : المفهمة من جهة ماهيتها ومميزاتها وأبعادها وكيفياتها  .1
تحديد مفهوم المفهمة الفلسفية ولتأصيله سنقوم مبدئيا بتعريفها وبالاعتماد على طريقة التحديد السّالب حتى  ل

ليست هي خلق الأفكار العامة في معنى نتجنب الخلط ما بينها وبين ما ليست هي هي،. فالمفهمة الفلسفية  

أو إنتاجها للكلمات والألفاظ والمصطلحات والرموز والمقولات والقضايا والإحساسات    Notionsالمعاني  

المفهمة أيضا ليست إبداعا للوظائف العلومية ودالاتها أو للمدركات الحسية والتنقيبات الفنّية ،وهي ليست 

  كذلك اهتماما بالمدلول في علاقته بالدال في العلامة اللسانية.  

المفهوم   أنّ  أو بحجّة  اللفظ  أو  الكلمة  وليس هو  المعنى  في معنى  العامة  الفكرة  ليس  فهو  المفهمة   مجال 

المصطلح أو المقولة أو القضية، المفهوم كذلك ليس هو الوظيفة أو الدال أو المدلول أو الدالة أو المدركات  

  الحسية أو التقنيات،. فإذا لم تكن المفهمة كذلك فما تكون إذن؟  

الإيتيمولوجية مصدر مشتق لغويا من فعل مفهم والأصل فيه فعلل فعللة مثلما إن الأصل  المفهمة من الجهة  

في الفعل هو فهم ،فاهم ،ومفهوم .فالمفهمة إذن إيتيمولوجيا ولغويا هي في العلاقة بالفهم وبالمفهوم ولذلك 

ا ينبهنا إليه أيضا مفهوم  يبدو من الوجيه النظر في ماهية الفهم والمفهوم لإدراك حقيقة ماهية المفهمة وهو م

فالمفهمة   الفرنسي  اللغوي  السياق  في  هما:    Conceptualisationالمفهمة  لفظين  من  لفظ  اشتقاقيا  تبدو 

Concept    ونعني به المفهوم كما في اللسان اللاتينيConceptus     وation    وهو في العلاقة بلفظaction   

وهو   Conceptualisظ الفرنسي أيضا على إنه من اللفظين بمعنى الفعل فهي فعل بناء المفهوم، ونفهم اللف

  في معنى الفعل.    actionوهو في علاقة باللفظ    ationأي مفهم و      Conceptualiserمن الفعل الفرنسي  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

17 

فالمفهمة ليست انفعالا بل هي فعل، هي ليست انفعالا بالمفاهيم، بل هي فعل المفاهيم، أو الفعل في المفاهيم  

لمفهوم   الاصطلاحيةلفاعلية المفاهيمية أو لنقل تأسيس المفهوم الفعّال،وهو ما يحيلنا إلى الدلالة في علاقة با

  المفهمة. 

من الجهة الاصطلاحية المعجمية فإن المفهمة هي فعل تكوين المفاهيم لتمثلها،أو بهدف تنظيمها عقليا ويقدم  

على    (12)ياته أو عقلن حياته فتحمل المفهمةبمعنى نظّم ح   Conceptualiser sa vieمثالا    Larousseهنا  

بـ   علائقهــــــا  في  المفهمة  تقال  كما  والعقلنة،  التنظيم  المكلّف   Concepteurمعنى  الشخص  معنى  في 

بالتصور كتصور مشاريع أو أفكار أو منتوجات في مؤسسة ما فالمفهمة تحمل معنى التصور وهو ما يتأثر  

في     Conceptionعلى إنه التصور أو المعنى المجرّد فيكون لفظ    nceptCoمحددّا     (13)به جميل صليبا

الواردة في معجم أندريه    Conceptualismeكما تقع ترجمة لفظ    Conceptualisationعلاقة باللفظ  

المفهمة هي فعل جعل    (14)لالاند  إن  أو إشارات حيث  اعتبارها مجرد أسماء  التصورية بمعزل عن  بلفظ 

نفهمها على إنها ذاك     Conceptualismeة صور عقلية أو أفعالا ذهنية . أما مع لاروس فإن  المعاني العام

التوجه السائد في العصر الوسيط المهيمنة عليه الايدولوجيا المدرسانية السكولاستيكية الأرسطية التي تمنح  

مة معجميا في علاقتها بلفظ  للمفهوم واقعة ووجودا واقعيين مختلفان عن اللفظ المعبر عنهما كما نفهم المفه

Conceptuel/lle     وهو صفة أو في علاقته بنظام المفهوم ولكن كاتجاه مهيمن على الفن المعاصر حيث

القيام بعملية طبع الفكر على الواقعة المادية للأثر الفنّي. وفي هذا الإطار لنا أن نحدد المفهمة من خلال إبراز  

  بحد ذاته شكل من أشكال المفهمة للاقتراب الممكن من معنى مفهوم المفهمة. مجالات اشتغالها .فعملنا هذا هو  

الفنيّ والمجال العلومي بدون استثناء واحدا من العلوم إذ يفهم   للمفهمة عدةّ مجالات تشتغل فيها كالمجال 

ولكن أيضا إنّ المجال المميز للمفهمة هو قطعا الفيلوصوفيا كما تدافع  ،العلماء أنفسهم على أنهم الممفهمون  

على ذلك الديلوزية والهيدقارية .وفي واقع الأمر العديد من المدارس الفلسفية تعتبر بأن المفهمة شأن الفلاسفة  

رة التمييز في حين تدافع الابستيمولوجيا الباشلاردية على أنّها أيضا شأن علمي وفلسفي وهو ما يعني ضرو

المفهومي ما بين المفهمة الفلسفية والمفهمة اللافلسفية الفنية والعلومية لضمان خصوصية المفهمة الفلسفية  

  (15)وفرادتها لتميز المفهوم الفلسفي عن المفهوم اللافلسفي، فالمفهمة إذن في جهتها الاصطلاحية والمعجمية

لاقا من شيء ما أو من معنى ما وهي حاملة لمعنيي التنظيم  هي الفعل المضطلع بتكوين المفاهيم وبناءها انط

والاصطلاحية   واللغوية  الإيتيمولوجية  صلتها  في  المفهمة  تقال  وبالتالي  منظّما  المفهوم  فيكون  والعقلنة 

 
(12) Le petit Larousse.   

  جميل صليبا، المعجم الفلسفي .  (13) 
(14) A. Lalande, vocabulaires de chimiques et critiques de la philosophie.  

  بالتصورية .   Conceptualisationلفلسفي إلى مفهوم المفهمة لترجمته مفهوم لم يتعرض جميل صليبا في معجمه ا (15) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

18 

المعجمية وحتى في جانب مجالية اشتغال المفهمة في صلتها الوثيقة بالمفهوم. وبالتالي سيكون تحديدنا لمفهوم  

  وم طريقا إلى الوعي بماهية المفهمة، فما المفهوم؟ وما مميزاته؟ المفه

أو    الرمز  أو  أو الإحساس  الوظيفة  أو  المنطقية  القضية  أو  المقولة  أو  المعنى  أو  الفكرة  المفهوم ليس هو 

بأن المفهوم كما يفهمه الأصوليون: فقهاء أصول الفقه وفقه الأصول ليس    61المدلول. ههنا يبين الجرجاني

اللفظ بل الدلالة الممنوحة لشيء ما فنقول بان دلالة اللفظ هي في معنى المفهوم فاللفظ لا يدل على الشيء   هو

  بل على المفهوم بقوله : " المفهوم هو ما يدل عليه اللفظ ".

المفهومة م   التمييز ما بين مفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة. فإن كانت الدلالة  ن  لقد كان السائد لديهم هو 

الكلام قد تمت عبر المطابقة نسمّيها مفهوم الموافقة أما أن نفهم دلالة الكلام عبر الالتزام فذلك هو المعنى 

بمفهوم المخالفة كما يشير الجرجاني إلى أن المفهوم هو الحكم الذي يقع تثبيته في ما هو مسكوت، ويكون  

إلى مفهوم المفهوم ومعناه نبين أنّ المفهوم    مختلفا عن الحكم موضوع التثبيت في المنطوق، ولمزيد التعرف

هو في العلاقة الاشتقاقية بفعل فهم .فنقول مثلا فهم فاهم مفهوم، ولكن دون المماهاة المطلقة ما بين المفهوم  

. فالمفهوم سيكون إذن ليس فقط القابل   Le compréhensibleكاسم مفعول والمفهوم بمعنى القابل للفهم  

من   ما  ولكن  إلى  للفهم  نشير  المعجمية  بدلالاته الاصطلاحية  وللوعي  والإفهام  الفهم  تتحقق عملية  خلاله 

لدلالة المفهوم .فالمفهوم في المعجمية اللالاندي له من المعاني ستة، أول   17)خصوصية التحديد اللالاندي 

مثلما   مفهوما إجماليا  هذه المعاني هو أنّ ما يشترك فيه أفراد النوع الواحد من صفات نسميه مفهوما وتحديدا

إن كل القضايا الصائبة التي يكون لها نفس الموضوع نصطلح عليها اسم المفهوم ونقدم على ذلك مثالا من 

  القياس المنطقي المشائي كما مع الاسكندر الأفروديزي.  

ساني في صفة إن مفهوم الفناء يطلق على الصفة التي فيها يشترك المنتمين للنوع الواحد كاشتراك النوع الإن

الفناء أو الحيوانية في معنى النوع الحيواني، أما ثاني معاني المفهوم فهو يتحقق عندما نصطلح على مجموع  

فمفهوم الإنسان مثلا كما يورد لالاند مؤلف من    .بالمفهوم الحاسمالصفات الذاتية المتألف منها الحدّ ونسميه  

علق بالمفهوم عندما يقع إطلاقه على كل الصفات التي تدخل صفتي الحياة والنطق وأما ثالث المعاني فهو مت

  المفهوم الضمني، في الحدّ في العلاقة بالصفات اللازمة عنها لزوما على جهة المنطق،. فنتحدث ههنا عن  

في علاقته بالصفات الدال عليها اللفظ في الأذهان    المفهوم الذاتيوفي ما يتعلق برابع المعاني فهو يخص  

إذ أن المفهوم لا يقع إطلاقه فقط   بالمفهوم الرفيعإنسانية ما. أما خامس المعاني فهو المتصل  في مجموعة  

على ما يشترك فيه أفراد الصنف من صفات معينة ولكن أيضا نطلق المفهوم على الصفات التي تخص قسما  

الزاوية المثلث منفرج  الرياضية عن  المثلثات  عالم  في  نتحدث  الشيء كأن  أو  النوع  أوحادها،وكذلك   من 

 
(17 A. Lalande, même référence .  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

19 

.وهو ما لا يقبل الفهم والتفسير،وهو في    اللامفهوم الشأن في عالم الحيوان اما سادس معاني المفهوم فهو  

الفكرة، وبأن  بأن المفهوم هو  ندرك أيضا مع لالاند  التناقض والمتضاد بالإضافة إلى هذه المعاني.  رتبة 

في العلاقة   Conceptionن المفهوم فكرة فإن التصور  التصور أوسع دلالة من المفهوم على أساس أنه إذا كا

هو عملية فكرية هادفة إلى تحديد شيء معين ولذلك يكون مفهوم التصور أبلغ     Conceviorبفعل تصور  

إلى تعريف المفهوم على إنه هو الصورة الذهنية، كما    (18)من مفهوم المفهوم الشيء الذي أدى بجميل صليبا

إن المفهوم يحمل على معنى التصور وهو المعنى العام المجرد المتصف بالشمولية والانطباق على كل أفراد  

وبالتالي فالمفهوم هو    Notioمن اللفظ اللاتيني    Notionالجنس الواحد والمقصود هنا بالمعنى العام هو  

الإمكان تصوّره هذا من جهة، ومن جهة أخرى،فإن المفهوم في عالم المناطقة هو الحاصل  ما كان ويكون ب 

في العقل على جهة القوة أم على جهة الفعل،ولذلك إنه الصورة الحاصلة في العقل إذ يقول جميل صليبا: "  

 .المفهوم هو الصورة الذهنية سواء وضع بإزائها اللفظ أم لا" 

العقلي للمفهوم .ولذلك يختلف المفهوم عن المنطوق كما عن المعنى كما يشير صليبا  نتبين إذن البعد الذهني  

إلى أن المفهوم يقال في علاقته بالصفات، والخصائص التي تكون حاضرة بالضرورة في الشيء عندما 

علاقة  نتصوّره فهي متضمنة فيه مثلما يتضمن تصورنا للإنسان تصوّر الحياة،ولذلك كان فهمنا للمفهوم في ال

بالصورة وبالتصور الذهنيين هذا التحديد للمفهوم في صلة بالصورة وبالتصور الذهنيين ندركه أيضا في  

لاروس يبين  إذ  الفرنسي  المعجمي  المفهوم  بأ   (19)التحديد  اللاتيني    Conceptن  باللفظ  علاقته  في 

Conceptus   التمثل العام والمجرّد لشيء ما، أو لمجموعة ا لأشياء والمواضيع، وفي هو في معنى أول 

بالهدف  ما مقارنة  لمنتوج  أو  لمشروع  أو  ما  لشيء  الخاصة  الصفات  المفهوم هو تعريف  فإن  ثان  معنى 

المحددّ. ولعلّ هذا الفهم للمفهوم في علاقته بالصورة الذهنية المجرّدة هو ما تأثرت به اللسانيات من خلال 

ذهنية،ولكن سنبين لاحقا بأن المفهوم في السياق الفلسفي  تحديدها المدلول على إنه المفهوم أي الصورة ال

المفهوم   الفلسفي عن  المفهوم  .فتمييز  المدلول  السياقية الألسنية حيث يكون في رتبة  المفهوم في  ليس هو 

هو أكثر من مفيد ولذلك  اللافلسفي وعن الفكرة والمعنى،وعن أشباح المفاهيم كالمقولة والوظيفة والإحساس

تأصيل يرتبط  يكون  للمفهمة ضروريا من خلال النظر في المدلولين الاصطلاحي واللغوي للمفهوم أين  نا 

محتوى المدلول الاصطلاحي للمفهوم بمحتوى المدلول اللغوي ،فلا نفصل بين خصائص المفهوم الإجرائية  

في اللسان الفرنسي  في المدلولين .فالمفهوم يكون دائما جمعا وليس مفردا إنه حامل لمعنى المعيّة. فالمفهوم  

Concept    هما لفظين  من  لفظ  والجمع     ceptو    conهو  "مع"  معاني  على  الأول  الجزء  يدل  بحيث 

باللفظ الفرنسي   بفكرة أو   Contourوالاجتماع والتأليف،وهو أولا في العلاقة  وهو المحيط بشيء ما أو 

إننا ندرك بنية المفهوم الجمعية    أي المكون أو العنصر المركب، ثم  Composanteباللفظ    بمفهوم،وثانيا

 
  .  404جميل صليبا، المعجم الفلسفي ، ص  (18) 

(19) Larousse, même référence.  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
20 

اللفظ   من  الثاني  الجزء  في  نظرنا  خلال  من  بالاسم    Ceptوهو    Conceptهذه  العلاقة  في  .فهو 

Conception    المشتق من الفعلConcevoir    المتأتي من الأصل اللغوي اللاتينيConcipere    وهو يدل

للمفهوم   اللغوي  تأصيلنا  إن  الجمع، ومن جهة أخرى  للمفهوم كما    Conceptعلى  أن  نكتشف من خلاله 

.فالفعل   création    =Conceptللمفهمة بعدا خلقيا بل قد نجازف فنعرّف مع الديّلوزية بأن المفهوم خلق  

Concevoir    والذي منه كان مصطلحConcept    يحمل في دلالته اللغوية معنى الحملGrossesse    وما

إخراج المرأة الحامل لكائن جديد إلى الوجود بعد مرحلة أولى   يعنيه هذا الوضع الفيزيولوجي البيولوجي من

من التكون نومرحلة ثانية من المخاض العسير حيث يتحقق بعدها الوضع وما يكون الوضع غير الاتيان  

بالوجود من العدم لذلك قد نجازف بالمماهاة ما بين أن تضع المرأة كائنا حيا جديدا وبين أن يضع الفيلسوف  

بما هي    كائنا حيا المفهمة  الفلسفة وهي تضطلع بفعل  الكائن الفكري المفهومي: كذلك هو شان  جديدا هو 

وضع المفاهيم الجديدة،وفي هذا الإطار قد نجازف ببيان البعد الوضعي للمفهمة الفلسفية سواء فهمنا الوضعي  

Positif    بمعنىPoser      يفارق منطقة تقليد الفلسفة  أي أبدع وخلق أو في معنى الإيجابي ضد السلبي الذي لا

اللاحقة للفلسفة السابقة بتكرار مفاهيمها والاكتفاء بتنظيفها واجترارها .وبالتالي نفهم من خلال التأثيل اللغوي  

الايتيمولوجي لكلمة المفهوم بما هو كيفية من كيفيات المفهمة أين يكون ممكنا تأسيس علاقة تفاعلية بين  

صطلاحي لــ" المفهوم" في العلاقة التأثيلية اللغوية والاصطلاحية الديلوزية له المدلول اللغوي والمدلول الا 

ندرك بأن المفهوم هو مخلوق فلسفي حيّ كما لو أنه مخلوق بيولوجي إنه أيضا كائن اصطلاحي. ويمكن  

س في الخلق  تدعيم الخاصية الخلقية للمفهمة الفلسفية بالمنهج التوليدي السقراطي للمفاهيم وهو بحدّ ذاته در

الفلسفي للمفاهيم .ومن خلال المماثلة التي ترقى إلى حد المماهاة ما بين المرأة المولّدة للنساء والفيلسوف 

السقراطي المولّد للأفكار في الحالتين. فالتوليد هو مساعدة الآخر على وضع الكائن الحي الجديد سواء كان  

الولادة صع الفلسفي للمفاهيم شاقة ووعرة لكنها  إنسانا أو مفهوما ومثلما يكون طريق  الخلق  فإنّ درب  با 

هي أنه مخلوق حي    في العلاقة بالمفهمة بما هي الأم الخالقة للمفهوم  فالخاصية الأولى للمفهومليست .  

وتلك هي ، والتي ستتغير هي دلالته بتغير السياقية المجالية الاجتماعية  ،جديد إذ أن له حياة معرفية فكرية

محض الدلالة السياقية الفلسفية الأساسية للمفهوم في صلته بالمفهمة الفلسفية التي سنحصّل الوعي بماهيتها  

  عبر النظر في خصائص المفهوم فما هي مميزات المفهوم الضامنة لمميزات المفهمة ذاتها؟ 

ات المفهوم هي أنه مركّب، فالمفهوم ليس بسيطا بل هو مركّب إذ أن له عناصر يستوجبها بها  ميزة ميز

يتحددّ فيتكون وهنا نجازف بالإقرار بالبعد المركّب للمفهوم الفلسفي فكل مفهوم تتدخل في تكوينه عناصر  

لام وهي ذات طابع سيروري ثلاثة لا تقبل الفصل وهي العالم الممكن والوجه الموجود واللغة الواقعية أو الك

الوجود  معنى  في  واللاكينونة  الكينونة  هما  عنصران  من  يتكون  الأفلاطوني  الواحد  فمفهوم  تعديلي، 

واللاوجود مثلا إن مفهوم الكوجيطو أو لنقل مفهوم الأنا الديكارتي مكوّن أو هو مركّب ديلوزيا من ثلاثة  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
21 

بمعنى   والكينونة  والتفكير  الشك  هي  مركبة  فسيكون  عناصر  العناصر  ثلاثي  المفهوم  هذا  ولان  الوجود 

أفكر،   أنا شيء  أوجد،  أفكر،  يشك  من  أنا  كالتالي:  الكوجيطو  فيصبح  تعّددي  للمفهوم  الإجمالي  المنطوق 

وبالتالي يحصل التطابق بين أنا الشك وأنا التفكير وأنا الكينونة ومن خلال ذلك نفهم أن للمفهوم الفلسفي ككل 

ل لغوية واصطلاحية واستثمارية  مكون من اجزاء  البعد  ،ه مكونات  يتأكد  له مراحل من خلالها  إن  مثلما 

المركب للمفهوم فمفهوم الشك الكارتيزياني المنهجي مراحله هي الإحساس والتخيل وتكوين الأفكار مثلما 

وم هو وليد  إن لكل مفهوم حقيقة يعود إليها بحسب شروط خلقها دون أن يكون المفهوم أزليا إذ أن كل مفه 

عصره. وتلك هي ميزة الفلسفة خاصة وأن المفهوم الفلسفي ليس منفصلا عن فضائه وسياقه الاجتماعي وما  

يعنيه ذلك من دور العوامل الداخلية والخارجية في تشكله فلا وجود لمفهوم لقيط أو شريد أو مسقط على 

  الفلسفة. 

: لكل مفهوم وضعية  نبينّ بأن للمفهوم  تربوية ويتصف بتعددية المساحة ومطلق الحجم    في مستوى آخر 

ومرجعيات ذاتية مثلما إن المفهوم هو المحيط فهو زخرفة حدث آت في المستقبل بل إن المفاهيم أحداث، 

الذات. المفهوم أيضا هو   الفلسفي هو معرفة، إنه معرفة الذات ومعرفة ما تعرفه  بأن المفهوم  نفهم أيضا 

م الفلسفي أيضا تكمن في كونه ينحت الحدث المحلق فوق السائد من الواقع. الحدث الخالص، فرادة المفهو

الفلسفة مع خلق المفاهيم : مع المفهمة لكأن   تبدأ  الفقري للفلسفة إذ  فالمفهوم هو كالأرخبيل أو هو العمود 

تحد وحرب المفهمة إنقاذ للفلسفة من الضياع .فالمفهوم ليس فقط أداة للتفكير،بل هو رسم ذهني وفكري. هو  

  ضد اللافلسفة .إن المفهوم هو فعل تفكير.   

نفهم في فلسفة المفهمة المفهوم على إنه المدرك العقلي بما هو مخلوق فلسفي عقلاني وتجريبي،وخيالي حر  

يعادل رتبة التصور العقلاني والذهني المتصف بالعمومية والتجرّد والكلية،وهو ما من خلاله يكون ممكنا  

العالم،و  الانطباعي تمثلّ  نتجاوز  المفهوم  عبر  إنه  طالما  العالم  نظام  إلى  النظام  عالم  من  للانتقال  تنظيمه 

رتبة   في  هما  أساسيان  بعدان  لع  الفلسفي  فالمفهوم  اللافكري،  والشخصي  والعيني  والحسي  والوجداني 

سميه أيضا التبين  ،أو ما ن  extensionالمكوّنان الأساسيان له، ويجعلان من مفهوم ما مركبا وهما الماصدق  

dénotation     والمكون الثاني للمفهوم هو القصدintention    أو ما نصطلح عليه بالفهمcompréhension  

  أي محتوى المفهوم.  

في مستوى الماصدق في علاقة بمجموع الأشياء أو المواضيع التي يتحقق عليها صدق المفهوم، يقال المثلث  

كمفهوم على المثلثات قائمة الزاوية مهما كانت أضلاعها متساوية أم عديمة التساوي. في حين إنه في جهة  

المثلث هو شكل هندسي له من  ،فإنّ مفهوم    compréhensionالفهم،أي الخصائص المميزة لمفهوم المثلث  

الأضلاع ثلاثة وهنا نشير إلى الخاصيات التي تشترك فيها هذه المثلثات وتظل العلاقة بين ذينك البعدين في 

هي   لاحقا  سنبينه  وما  الخصائص  هذه  مثل  المطرد،  العكسي  بالتناسب  محكومة  خاصة  المنطقي  التقدير 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

22 

مفهمة الفلسفية. يتصف المفهوم الفلسفي بالتفرد وما  الضامنة لخصوصية المفهوم ومن خلاله خصوصية ال

يعنيه ذلك من انه لا يكون مفهوما إلا عندما يكون ناتجا عن الخلق الفلسفي المطلق. فالمفهوم الفلسفي هو  

وما يبرر تعريفنا له كذلك هو أن المعرفة تتميز   -العائق -ذهني بمعزل عن التمثل  représentationتمثلّ 

، والمفهوم يوصف بأنه تمثل عام، من جهة أخرى إن المفهوم وسيط فهو يتوسط لتحقق القصدية  بكونها تمثلّ

المعرفية خاصة وهو يروم الواقعي من خلال عنصر العمومية وفي هذا السياق نميز بين المعرفة الحدسية  

الكلية، .فالتجريد التي تتم عبر توسط الحدس والمعرفة المفهومية التي تتكون من خلال المفاهيم المجردة و

تخزين   المفهوم  بأن  هيقل  بين  ولقد  المفهمة  في  المفهوم،وبالتالي  في  متضمّنة  والعمومية صفات  والكلّية 

للتحديدات بل إنه تحديد من جانب آخر إن المفهوم سمته العمومية والكلية.فهو ينطبق على كل الأفراد، هذه 

ا عن الصورة الحسية الجزئية خاصة وأن المفهوم بما هو  الميزة الكلية للمفهوم كصورة ذهنية تجعله مختلف

: "    (20)الشكل الذي من خلاله يكون الشيء مفكّرا فيه هو ما من خلاله نفكّر في العالم إذ يقول جون لاديار

  إن المفهوم أداة تفكير". 

 

ه أرقى من الأداة. فهو  لكن لا يمكن موافقة لاديار في فهمه الوسائلي الأداتي للمفهوم لان المفهوم كما نفهم

كيان أو كينونة الفلسفة  ذاتها ،وهو متصف بأنه حركة أو هو تحوّل داخلي بموجبه يحوّل المفهوم نفسه بنفسه  

المتجدد للمفاهيم،وهو   الفلسفي  الديلوزية بأن تطورية المفهوم إنما هي ناتجة أصلا عن الخلق  .لكن تشير 

ر متفق عليها عاكسة لثراء الفكر الفلسفي وكثرته .وبالتالي ليس  خلق حرّ لذلك كانت المفاهيم الفلسفية غي

المفاهيم.   خلق  الفلاسفة  يتعين على  بل  فلسفي  إنه مخلوق  ما  بقدر  الفلسفي معطى طبيعي جاهزا  المفهوم 

وبالاعتماد على فلسفة المفهمة مع الديلوزية نفهم بأن الميزات الرئيسية للمفهوم في العلاقة بميزات المفهمة 

 تمثل في الآتي.ت

لمفهوم له قيمة تفسيرية وقيمة توحيدية. هو ليس مفردا بل هو جمع هو جملة أو مجموعة وهو ما يشرع  

لتعدد معانيه ودلالاته وهو مركب لذلك المفهمة الفلسفية الحقيقية هي المفهمة السيستيمية المركبة. كما له  

هو وحدة وكثرة فهو وحدة داخل   رقم بل هو رقم أو مجموع أو عدد وبالتالي ينّصف المفهوم بأنه كثرة أو

الكثرة وكثرة داخل الوحدة. ثم إن مفهمتنا للمفهوم تبين لنا بأنه نسبي ومطلق في الآن ذاته، هو نسبي عندما 

يكون مجزءا  ومطلق عندما يكون كلاّ.فهو نسبي بالنسبة لعناصره المكونة له وللمفاهيم الأخرى وللمسطح  

دعو إلى إيجاد حلول لها وهو مطلق بسبب ما يفرضه من شروط على  القائم عليه،وللمشكلات التي هو م

المعضلة الفلسفية بسب مكانه المرتكز على المسطح، والدور الموكول للبنائية هو توحيد النسبي والمطلق.  

 
(20) J. Ladière, Encyclopédie  universalis, «  le concept est un instrument de pensée » p 291  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
23 

كل مفهوم يحيل إلى مشكل أو إلى مشكلات خاصة وأن ما يبرّر ذلك هو إنه بدون هذه المشكلات سوف لن  

 م معنى وسيصير عديم المعنى. يكون للمفهو 

كل مفهوم له تاريخ ،مفهوم الغيرية يعود إلى لايبنتز في تفكيره في العوالم الممكنة، ولكنني على الضد من  

الديلوزية ههنا أعتبر بان الغيرية كمفهوم تتأسس صلاحيتها ومشروعيتها مع الأفلاطونية في كل المحاورات 

وقد  والسفطسائي  البارمنيدس  في  تقطيع    كما  بعملية  يقوم  تاريخ.هو  ذاته  بحد  هو  مفهوم  كل  بأن  نقول 

جديد،وجيد.هذا أو ذاك  لمفهوم له صيرورة تتصل بعلاقته بمفاهيم أخرى فموضعه ووجوده علائقي معها  

وهي تقع على نفس المسطح كما إن لكل مفهوم سيرورة وصيرورة.،ثم إن المفاهيم علائقها ببعضها البعض 

ما بين التقاطعية والتشابكية فكل مفهوم هو أوّل بالنسبة إلى الآخر. و هي توجد في علاقة  اتصالية تتأرجح  

تعرّج بمفاهيم أخرى مركّبة بشكل مختلف مع أنها تشكل مناطق أخرى من المسطح ذاته بالإضافة إلى كونها  

سلة العمليات الفكرية  تستجيب لمشكلات قابلة للربط. كل المفاهيم ناتجة عن الخلق الفلسفي في العلاقة بسل

والتجريبية المنتجة له. فالطبيعة المركبة للمفهوم تعني لنا أن كل مفهوم هو إحالة إلى مفهوم آخر سواء في 

إلى   أو  إلى مشكل  يحيلنا  مفهوم  أن كل  على  تدل  المفهوم  بيداغوجيا  أن  كما  التاريخ،  أو  الصيرورة  جهة 

 مشكلات أخرى.

للم    البعد المركب  البعد المركب للمفهمة عندما يكون المفهوم مولدا لمفاهيم نفهم أيضا  فهوم،ومن خلاله 

 أخرى. فالمفهوم له قوة داخلية وقوة خارجية تتجلى في مستوى علاقته مع المفاهيم الأخرى.  

المفهوم هو ولادة متغايرة ونحن تضطلع بترتيب عناصر المفاهيم وفق رتب تجاورها.إنه حاضر    

يف لا  أية مسافة  . دون  أو معزوفة موسيقية حاملة رقمها  لكأنه لازمة موسيقية،  ارق عناصره ومتغيراته 

لامادي ،علاوة على كونه لا يذوب مع الحالات الشيئية المتفعلّ فيها.،ليست له إحداثيات زمانية ومكانية بل 

لحدث لا الجوهر  له أيضا إحداثيات.ليس له طاقة إنه محروم من الطاقة لكن له قوى داخلية وخارجية. يقول ا

.المفهوم كيان. هو مساحة أو   heccéitéأو الشيء.فهو في رتبة الحدث الخالص حتى لكأنه إفتتان رباني  

هو حجم مطلق،حالة المفهوم تحليقية كالعصفور الساخر الذي يعلو فوق حلبة المعركة والوغى. قد يكون 

فهوم  في معنى الاسمية المطلقة غير المشتقة.الممصدريا مشتقا أو فعليا على الفاعلية هو دال أو يكون اسميا  

  ساسي إن لمفاهيم مجموعات مجزأة .هو غير استدلالي. بشكل أالفلسفي له مرجعية ذاتيه.

مميزات المفهوم هذه هي في الآن ذاته مميزات المفهمة، وهي درب للوعي بمعنى المفهوم،وبمفهوم المفهوم    

م إدراك  من  تمكننا  التي  المفهوم  والمفهمة،وهي  تميز  ستضمن  المميزات  هذه  وأن  خاصة  المفهمة  اهية 

ة الفلسفي،وفرادته بالنظر إلى اللامفهوم،وعبر تلك المميزات نفهم الفروقات الممكنة ما بين المفهوم والكلم

  والقضية،والتنقيب والوظيفة،والإحساس والرمزوالمدلول.والفكرة،والفكرة العامة والحس،والمقولة 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
24 

  ختلاف المفهوم عن غيره ؟ وما الحجج الداعمة لهذا الاختلاف؟  كيف نفهم إذن ا

له سياقيته   الفلسفي  المفهوم  إن  بالسياقية،في حين  المصطلح لايرتبط  الفلسفي مصطلحا،لأن  المفهوم  ليس 

المفردة   أو  الكلمة  أيضا  هو  ليس  الفلسفي  المفهوم  وكونيته.  تتصف    motومحيطه  الكلمة  لأن 

حياة اليومية التي تعود كل يوم بتجلياتها وآلياتها، بل إن الكلمة آلية من آليات اشتغال  بالجزئية،ومجالها هو ال

اليومي في حين أن المفهوم آلية اشتغال الفلسفي، إذ هو متأسس على الخلق الفلسفي العقلاني في حين أن  

ن الكلمة أرقى على  الأصل في الكلمات هو الأهواء والانفعالات والآراء واللاعقل .لذلك يكون المفهوم م

ومالارمي الذي يعتبرون الكلمة   Bonnefoyخلاف التصورات المتداولة كالتي لدى الشعراء مثل بانوفوي  

أفضل من المفهوم بتعلة أن المفهوم يقدم لنا نظرة جزئية ومنقوصة ومجردة. على الضد من ذلك نبرز أن  

الفلسفي هو المفهمة المضطلعة بخلق التفكير  المماهاة بين    ما يضمن قيمة  المفاهيم .ولذلك لا يمكن أيضا 

الكلمة والمفهوم،خاصة وان هوية الكلمة لا تضمن بالمطلق هوية المفهوم مثلما إن غيابها لا يضمن أيضا  

غياب المفهوم. فالمفهوم مختلف إذن عن الكلمة كما عن العبارة لأن  لان للمفهوم قيمة تفسيرية وتوحيدية. 

هوم والكلمة والعبارة هو جهة من جهات المفهمة الفلسفية،والتي نتبين من خلالها أيضا  تمييزنا هذا بين المف

  اختلاف المفهوم الفلسفي عن الفكرة .

مثلت علاقة المفهوم بالفكرة جدلا فلسفيا تراوح ما بين المماهاة ما بينهما او الفصل المطلق بينهما. فالفلسفة  

لوك،   دافيد هيوم، وجون  معرّفين  الخبرية كما مع  والفكرة  المفهوم  بين  للمماهاة  تؤسّس  وطوماس هوبز 

الفكرة بأنّها المفهوم في مجال الانطباعات الحسية خاصة ونحن نعتبر في الفلسفات التجريبية بأن المفاهيم  

التجريبية أرقى من المفاهيم الفطرية التي تظل أوهاما لأن المفهوم لا يكون إلا نتاجا للانطباعات الحسية 

ي سيضطلع العقل بالتحقيق فيها. نشيرفي هذا الإطار أيضا إلى التعريف اللالاندي للمفهوم على أنه فكرة الت

مثلما إن فلسفة المفهمة الديلوزية تعتبر بأن المفهوم هو الفكرة المخلوقة عقليا بإطلاق فيكون كل مفهوم فكرة  

 ليست مفاهيم لأن المفهمة فلسفية بإطلاق  لكن ليس بشرطه أن تكون كل فكرة مفهوما فالأفكار العلمية مثلا

،إلا أن للنقدية الكانطية رؤيتها لعلاقة المفهوم بالفكرة إذ ثمة مفاهيم خالصة ليست أفكارا، وفي المقابل هناك 

مفاهيم هي أفكار، إنها المفاهيم العقلية والتي لا تتحقق تجريبيا هي التي يماهي كانط بينها والأفكار،وهو ما  

طلاقا من الآثار الكانطية فالفكرة الخيالية مثلا لا ينبغي إلغاؤها أو اعتبارها حلما جميلا ،بل من  ندركه ان

الضروري الإقرار بقيمتها حتى وإن وجدت عوائق نحول دون تحققها في الواقع وبالتالي الفكرة هي مفهوم  

لجمهورية الكاملة،أو فكرة السلام  مخصوص: إنها المفهوم المتعلق بالكمال ،وبما لم يتحقق خبريا بعد كفكرة ا

الكوسموبوليطيقي الكوني، أو فكرة السعادة القصوى،وحجتنا في ذلك ما يقوله إيمانويل كانط :" إن الفكرة 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

25 

ليست شيئا آخر غير المفهوم الذي لم يتسن له بعد التحقّق في التجربة مثل فكرة الجمهورية الكاملة المحكومة 

  . (21)بقواعد العدالة"

إذا كانت الدراسات الفلسفية والمواقف الفلسفية الناقدة للكانطية تقول بأن المفهوم ليس هو الفكرة كانطيا ،فإننا 

والفكرة     idéeلا نتفق مع ذلك على أساس أنّ ما نلاحظه من خلال النص الكانطي هو تمييز كانط بين الفكرة  

لمفاهيم والأفكار ثم إنه ينبغي التمييز بين الفكرة  ،وعدم فصله المطلق أو وصله المطلق بين اnotionالعامة  

حتى لا نتورط في القول بالفصل الكانطي بين المفهوم   notion،والفكرة العامة بمعنى المعنى    idéeبمعنى  

لأنه هو المعنى أي الفكرة العامة   idéeوالفكرة. وبالفعل ثمة في الكانطية فصل بين المفهوم المحض والفكرة  

، ولقد ميزت المفهمة الكانطية في عالم    idéeبل هو فكرة    notionالعقلي فهو ليس فكرة عامة    أما المفهوم

المفاهيم ما بين المفاهيم التجريبية الصادرة عن الإحساس، والمفاهيم العقلية والخالصة، فالمفهوم الخالص  

ال الذي يكون مصدره الذهن بمعزل عن الصور الخالصة للحساسية،والإحساس هو  المفهوم  هو  معنى.أما 

المفهوم العقلي   الفكرة في معنى  المعاني، والذي يتعدى عالم التجربة فإنه  العامة أي  الصادر عن الأفكار 

:" نسمّي  (22)المماهاة الكانطية بين المفهوم والفكرة هو ما يقوله إيمانويل كانط  -ودليلنا على هذه المرادفة  

، ويمثل المفهوم  notion س من صورة محضة للإحساس معنىالمفهوم المحض الصادر من الذهن وحده ولي

  الذي يصدر من المعاني والمتجاوز لحدود التجربة فكرةأو مفهوما عقليا".  

ما نستنتجه إذن هو خصوصية النظرة الكانطية النقدية لعلائقية المفهوم بالفكرة. فهو لم يماه بينهما بإطلاق  

تفطن إليه العديد من الرؤى النقدية للنقدية الكانطية. فالمفهوم المتأتي  كما لم يفصل بينهما بإطلاق وهو ما لم ت

من الذهن هو المفهوم الخالص في معنى المعنى ، أما المفهوم العقلي النابع من عمق المعاني فهو الفكرة  

idéeالم بين  المماهية  العقلانية  الفلسفات  بعض  ببين  النقدي  الكانطي  التوفيق  أيضا  نفهم   هنا  فهوم ،ومن 

والمعنى والفلسفات التجريبية المرادفة بين المفهوم والفكرة دون أن يكون تجريبيا لأن الفكرة ليست المفهوم  

التجريبي ،بل المفهوم العقلي ودون أن يكون أيضا عقلانيا، إلا أن الفيلسوف هيقل ،وفي إطار دفاعه عن  

انطي في مطلقه هو في رتبة التلفيق لأن كانط  الاختلاف المطلق بين المفهوم والفكرة يرى بأن التوفيق الك

بقي هيوميا مخفيا عن نفسه مماهيا بإطلاق بين المفهوم والفكرة،ولذلك نستبعد هذا النظر الهيقلي غير الدقيق  

للكانطية وبالفعل ينبغي أن نفهم بأن الكانطية ليست وصلا مطلقا أو فصلا مطلقا بين المفهوم والفكرة للحجج  

  المذكورة. 

 
(21) E. Kant, réflexions sur l’éducation, introduction. «  une idée n’est rien d’autre que le concept d’une perfection 
qui ne sait pas encore rencontrée dans l’expérience. Par exemple l’idée d’une république parfaite gouverné d’après 
les règles de la justice »   

  نقد العقل المحض، فصل الديالكتيك الترنسندنتالي   -إيمانويل كانط  (22) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

26 

أما في الهيقلية فإن المفهوم مختلف مطلقا عن الفكرة، فالمفهوم ليس في وعينا،بل في الأشياء وهو مستقل 

عنّا وله حياته الخاصة وقوانينه الخاصّة، لذلك كان المفهوم حركة وهو ذو تحول داخلي مع الإشارة هيقليا  

خر سوى المفهوم المتحقق بفعل تحوله  إلى أن تطوّر المفهوم يجعل منه منتجا لفكرة فالفكرة ليست شيئا آ

  الذاتي كلية المفهوم، وهذه جعلت الهيقلية مراهنة على موسوعة عالمية كلية للمفهوم الفلسفي. 

في العلاقة باللالاندية والديلوزية والتجريبية والكانطية والهيقلية،فإن ما نتبينه إذن هو اختلاف التصورات  

بالفكرة بسبب التقابل في الأنظمة الرؤوية والفلسفية للعالم، ولكن قد نقول    الفلسفية حول طبيعة علاقة المفهوم

بأن علاقة المفهوم بالفكرة تظل . فالمفهوم خلق للفكرة إذ لا نتصور فكرا وأفكارا بدون مفاهيم خاصة وأن  

شكل من أشكال   المفهمة ليست فقط التفكير والمعرفة،بل هي كيان الفكر ذاته. تفريقنا بين المفهوم والفكر هو

المفهمة والتي من خلالها تضطلع أيضا بالنظر في علاقة المفهوم بالفكرة العامة، فإذا لم يكن المفهوم هو 

  ؟.   idée commune - notion communeفهل هو الفكرة العامة  idéeالفكرة 

نعتبر بأنّ المفهوم     Notionفي معنى المعنى    idée communeحول علاقة المفهوم الفلسفي بالفكرة العامة  

 Notioهو المرادف للمعنى الفرنسي المترجم لدى الفلسفة العربية بالمعنى، ولدى الفلاسفة اللاتينيين بــ  

،وهو الإحساس الذي يدلّ على وجود شيء ما،جملة الأحاسيس الدالة على هذا الشيء في تفرده كما في  

  د ماهت النقدية الكانطية ما بين المعنى والمفهوم الخالص.  تكثره وتعدده يكون الناتج عنها معنى او معاني، ولق

الفكرة   أو  المعنى  الفلسفي ليس هو  المفهوم  بأن  أعتقد  المفهوم والمعنى  بين  ما  الفلسفية  المماهاة  أمام هذه 

العامة. لأن المعنى يظل فكرة عامة صادرة عن الحس المشترك اللامفكر، وهو تمثل فرعي جزئي ،فإن  

لسفي بالإضافة إلى كونه صادر عن العقل الخلاّق بما هو المفكر في فعل المفهمة،فإنّ المفهوم المفهوم الف

كتمثل كوني له وظيفة وقيمة تأليفية،ونظرية أرقى وأكبر من التي للمعنى .لذلك ستكون المفهمة كما سنبين  

إذا لم يكن المفهوم معنى بمعنى    لاحقا تحويلا للمعاني إلى مفاهيم بعد التمييز ما بين المفهوم والمعنى، ولكن

Notion  فهل هو معنى بمعنىSens   أو دلالة ؟  

دلالة   أو  معنى  المفهوم  دلالة    Sensليس  أم  أم دلالة مراجعية  منطقية  دلالة  أم  كانت دلالة قصدية  سواء 

 sensعنى  إبلاغية إخبارية. فإذا كان المعنى هو ما يكون قصدا من كلمة أو من معنى، فنتحدث عن معنى الم

de notion  أو عن المقصود من المفهوم،فإن المعنى سيكون إذن في علاقة تبعية بالمفهوم.فالمفهوم أول،

بأن المعنى هو في العلاقة بالقصد فما يقصد بشيء ما هو    (23)في حين يكون المعنى ثان ،ولقد بينّ الجرجاني

ف التي تحصل  الذهنية.فالصورة  بما هو في رتبة الصورة  باللفظ  معنى  العقل ،وعندما تكون في علاقة  ي 

قاصدة إياه نسميها المعنى،ولكن عندما يقع تحصيل الصورة الذهنية من اللفظ داخل العقل نصطلح عليها اسم  

 
  الجرجاني : تعريفات.  (23) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

27 

المفهوم مع بيان الجرجاني بأنها عندما تقال في إجابة تكون ماهية،وفي اللحظة التي فيها يتحقق رسوخها  

درجة الحقيقة أما عند تميزها عن غيرها فستحمل اسم الهوية. ويمكن في هذا في الواقع الخارجي تكون في 

إلا من جهة أن    (24)السياق من المفهمة الإشارة إلى أنه لا فرق بين المفهوم والمعنى حسب طه عبد الرحمان

هو مدلول ف  sensالمفهوم هو مدلول اللفظ الذي ننظر إليه في مستوى ما يقصده الباث المتكلم .أما المعنى  

اللفظ أو المقصود من اللفظ وفق فهم من هو بصدد الاستماع إلى المتكلم،ولعل ما يبرّر القرابة بين المفهوم  

في هذا المقام من ارتباطه   الإنفهاميةوما تعنيه    المفهوم الفلسفي مفهوم إنفهامي،والمعنى في تقديره هو أن  

بالمعنى واللفظ،وهما ضروريان لتحديد انفهامية المفهوم باعتباره إذن المعنى الذي يحصل فيه الالتقاء ما 

النابع من المدلول الاصطلاحي. الجانب العباري من المعنى الفلسفي  الجانب العباري  و  الجانب الإشاريبين  

لى اختلاف ألسنتهم وثقافاتهم وأديانهم وهوياتهم وهو ما يعني لا فقط يمثل نقطة اشتراك كل المتفلسفة فيه ع

 والجانب الإشاري تداولي   الاصطلاحيهو المدلول    الجانب العباريشمولية المفهوم الفلسفي بل كونيته، ولان  

فالجانب الإشاري والعباري يعززان بعضهما البعض خاصة وأنهما ضروريان في عملية المفهمة، وتبعا  

قة الجدلية ما بين اللفظ واللافظ يكون المعنى هو المفهوم الفلسفي المرتبط فيه الجانب الإشاري بالجانب  للعلا

العباري، ويكون بالتالي المفهوم الفلسفي الذي لا يستقل فيه الجانبان واللفظ عن اللافظ هو في رتبة المعنى  

فهو تبعا لذلك ليس ذوقا، .لعل حضور  خاصة والمفهوم ليس تصورا مجردا من الواقع وعنه،وعن غاياته  

الجانب الإشاري التداولي بالجانب العباري في المفهوم الفلسفي هو ما سيميز المفهوم الفلسفي عن المفهوم  

العلمي إذ أن للمفهوم العلمي جانب عباري فقط ،وليس له جانبا إشاريا ،ولكن قد لا نتفق مع هذه القراءة في 

هوم الفلسفي ليس مدلولا للفروقات ما بين الفلسفي والعلومي الألسني .سنبين ذلك بعض منها، أوّلا لأن المف

لاحقان وثانيا لأنّ المفهوم العلمي له أيضا بعد تداولي تيليولوجي، وثالثا لا يمكن المماهاة بإطلاق بين المعنى  

. لكن ما  (25)مع جميل صليبا  والمفهوم الفلسفي فهما لا يلتقيان إلا في كونهما صورتان ذهنيتان وهو ما نتبينه

يفرق بينهما هو أن المعنى هو الصورة الذهنية في معنى القصد والدلالة سواء كانت دلالة قول أو رمز أو 

إشارة ،وهي مرتبطة تماما باللفظ في حين إن المفهوم هو صورة ذهنية ويظل كذلك سواء كان ثمة لفظ أو 

ضور المفهوم في حين إن المفهوم نتصوره بمعزل عن المعنى  لا بمعنى إن المعنى لا يمكن تصوره إلا بح 

والدلالة،فهو غير منشد أو مرتبط بالمعنى. أما المعنى ،فهو يستمد مشروعيته في علاقته بالمفهوم فصورة 

المعنى لا تستقيم إلا في العلاقة بالمفهوم أما صورة المفهوم الذهنية فتستقيم بحضور المعنى أو عدمه،وبالتالي  

الضروري تمييز المفهوم عن المعنى إذ ثمة فرق ما بين المفهوم ومعنى المفهوم أو القصد أو المقصود  من  

من المفهوم بما هو صورة ذهنية أو تصور ذهني عقلي، لكنه صورة ذهنية مخصوصة متميزة عن الرؤية 

  الألسنية التي تعتبرها مدلولا في معنى المفهوم فهل إن المفهوم هو المدلول؟  

 
  طه عبد الرحمان، فقه الفلسفة.  (24) 
  جميل صليبا، المعجم الفلسفي.  (25) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

28 

اللسانية وفي وصفها   ليس المفهوم مدلولا،وإن كان المدلول صورة ذهنية، فاللسانيات في تحليلها للعلامة 

، ومن الصورة    Signifiantلمكوناتها وطبيعة العلاقة بينها ترى بأنها تتكون من تتابع صوتي هو الدال  

  وم.             وهو مرادف ألسنيا للمفه   Signifiéالذهنية أو التمثل الذهني وهو المدلول 

: " أحد مكونات العلامة (26)لبيان الإقرار الألسني بالمفهوم في العلامة الألسنية نورد ما يقوله إميل بنفست 

  هي الصورة الصوتية الصوتية ويشكّل الدال أما المكون الآخر فهو المفهوم ويشكّل المدلول" .

فلسفي والمفهوم في السياق اللساني البنيوي في معنى لا يمكن المماهاة في فلسفة المفهمة ما بين المفهوم ال

المدلول لاختلاف الفلسفي عن الألسني،خاصة في مستوى الرهانات،وفي علاقة المفهوم بالواقع الإنساني.فإذا 

كانت عقلانية علمية اللسانيات وهاجسها العلموي البنيوي تفترض عزل العلامة عن العالم الإنساني لتؤمن  

بنيوية،فإن المفهوم الفلسفي لا قيمة له إلا عندما يكون حلاّ للمشكلات المعرفية الفكرية والإنسانية  لها وحدتها ال

في   اللغة  وأكسيولوجيا  بأنطولوجيا  بل  بالتقعيد  تهتم  لا  الريكورية حيث  اللغة  فلسفة  أيضا  تدعّمه  ما  وهو 

  علاقتها بالإنسان  والعالم .  

نى المفهوم ألسنيا، فذلك لا يمنع من أنهما يلتقيان في كونهما تمثلان  إذا لم يكن المفهوم إذن مدلولا في مع

ذهنيان إلا أن التمثل الذهني الفلسفي يتصف بالكونية،ويراهن على الكلّي وبالتالي نفهم أن المفهمة في جانبها  

المفهوم   عــــــــــــــن  لا  الفلسفي  للمفهوم  تمييز  هي  أيضا  -الرئيس  ولكن  اللساني  المقولة    المدلول  عن 

  المنطقية،والوظيفة العلومية الماكرو والميكرو فيزيقية، كيف لنا إذن فهم هذا التميز الذي للمفهوم؟ 

، .فالمقولة منظور إليها منطقيا على إنها الصيغة المنطقية هي التي    Catégorieليس المفهوم الفلسفي مقولة  

اس المنطقي ما بين الموضوع والمحمول، المقولة فيها يتحقق الحمل المنطقي والوصل في القضية في القي

مقولات وفق الضبط الأرسطي للمقولات العشر المتمثلة في الجوهر والكم والكيف والعلاقة والمكان والزمان  

هي  المقولة  ليست  لكن  الوجود  أجناس  عن  تعبيرات  المقولات  .هذه  والانفعال  والفعل  والملك  والوضع 

تحتوي دائما فعل بناء المقولات ولكن لا يمكن اعتبار هذا الفعل مرادفا للمفهمة   المفهوم، وإن كانت كل مفهمة

وبالرغم من ذلك  Catégorisationاو المماهاة ما بين المفهوم والمقولة.كما إن المفهمة ليست هي المقولة  

ها أيضا شان منطقي  قد نجازف بالإقرار بان المفهمة ليست فقط شأنا فلسفيا كما تدافع عن ذلك الديلوزية بل إن

وعلومي دون أن تتورّط في المماهاة ما بين المفهمة الفلسفية والمفهمة العلمية فإذا لم يكن المفهوم الفلسفي 

  مقولة أو قضية فهل سيكون محمولا؟ . 

 
المركز الوطني   -، ترجمة لجنة تأليف كتاب الفلسفة : " أنا أفكر " شعبة الآداب 52 - 51أميل بنفنيست، مسائل في الألسنية العامة، ص  (26) 

  البيداغوجي.



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

29 

لدى بعض المناطقة يبين المفهوم ويعلنه، فهو   prédicatالمفهوم الفلسفي ليس محمولا وإن كان المحمول  

صة للوظيفة مثلما إنه تمثل المفهوم مثلما إن القضية يمثل انطباق المفهوم على الشيء وبالتالي ثمة حالة خا

على الضد من مماهاة جيل   Fonctionفرق بين المفهوم والمحمول كما بينه والقضية وعن الوظيفة العلمية  

رتبة في  مماهاة  وهي  العلمية  والوظيفة  والقضية  المفهوم  بين  قرانجي  لودفيغ    قاستون  كان  وإذا  الخلط، 

المفهوم   لأن  التصور  هذا  نستبعد  معنى،فإننا  بلا  فارغة  قضية  هو  الفلسفي  المفهوم  بأن  يعتبر  فينقنشتاين 

الفلسفية   القضايا  لقيمة  الفيقننشتايني  الاستبعاد  في  التورط  دون  طبعا  أصلا.هذا  قضية  ليس  الفلسفي 

  الميتافيزيقية. 

لسفيا فالقضية ليست نتاجا للخلق الفلسفي. من جهة أخرى ندرك عبر المفهمة  إنه إذا كان المفهوم مخلوقا ف 

بما هي في إحدى أشكالها نظر في مميزات المفهوم الفلسفي أنه أيضا ليس استدلالا أو افتراضا المفاهيم 

لأن الدوال هي عناصر الوظائف فهي صور وأشكال وليست مفاهيم وهذا يعود   fonctifsليست أيضا دوالا  

ساسا إلى ما بين الفلسفة والعلوم من فوارق واختلافات .ولكن ضروري الإشارة في هذا المقام إلى التقابل  أ

ما بين المفهوم الفلسفي والمفهوم العلومي وأيضا نشير إلى التعارض بين المفهوم الفلسفي والمفاهيم الفنية 

ن الفني فالفلسفة ليست هي الفن إذ يظل  وبينه وبين الإحساس الفني والمدركات الحسية لاختلاف الفلسفي ع 

الفن موضوعا للفلسفة، وليس هو هي المفهوم الفلسفي ليس أيضا مسطح المثولية أو مسطح المرجعية أو  

  مسطح التركيب الجمالي.  

من جانب آخر إن ما يدل على تميز المفهوم الفلسفي هو انه ليس رأيا خاصا أو عاما لأن الفلسفة ليست رأيا 

را عن رأي لأنها تفكير، كما أنه ليس ظنا في معنى الدوكسا وليس هو الإيردوكسا أي الاعتقاد الأولي  أو تعبي

أو الحكم المسبق أو الوهم وما يبرر ذلك الاختلاف هو لا عقلانيتها ولا معقوليتها ولا معقولية أسسها فهي  

معقولية وعقلانية   في مقابل  واللامعرفة  واللافكر  اللاعقل  نعتبر  دلالة على  قد  بل  الفلسفي  المفهوم  أسس 

  المفهوم بمثابة الحكم طالما إنه تمثل ذهني عقلاني ولكن إذا كان الحدس تمثلا فهل سيكون هو المفهوم؟ 

بأن المفهوم ليس هو الحدس بتعلة أنه إذا كان الحدس تمثلا فرديا وجزئيا فإن    (27)نعتبر مع جون لاديار 

الفلسفي هو تمثل عام وكلّ  الفلسفة الإمبريقية تعتبر بأنه لا فرق ما بين المعرفة الحدسية  المفهوم  ي إلا أنّ 

أما مع  واحدة.  لمعرفة  فتكونان نمطان  المفاهيم  المتأسسة على  المفهومية  الحدوس والمعرفة  القائمة على 

فعل في  النقدية الكانطية فإن المفهوم أرقى من الحدس لتقديمه معطيات مشوشة ثم إن الحدس هو الجانب المن

الخبرة ولكن المفهوم يضطلع بتنظيم المعطيات والمعرفة مثلما إنه العنصر الفاعل في الخبرة والمواضيع  

الإمبريقية ثم إنه إذا كان الحدس في علاقة مباشرة بالموضوع وهو مطروح لدى كل الفلسفات الحدسية فإن 

 
(27)  Encyclopédies univresalis, J. Ladière , p 291    



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
30 

كان الحدس يدعّي العلاقة المباشرة بالعالم المفهوم يرتبط ارتباطا مباشرا بالموضوع بواسطة العلامة، وإذا 

فإنّ علاقتنا بالعالم تظل غير مباشرة بواسطة المفاهيم بما هي أشكال توسط ولقد بيّن الفيلسوف هيقل بأن  

المفهوم أرقى من الحدس طالما إن المعطى الحدسي هو وجهة نظر محدودة حول واقعة معينة في مقابل 

مفهوم والتي تجعله منطبقا على الكل، وبالتالي يبدو من الضروري التفريق بين  الخاصية المجرّدة والكليّة لل

  المفهوم والحدس للحجج المبينة سلفا. 

من ناحية أخرى  ومن عمق الفلسفة ذاتها نبرز اختلاف المفهوم عن الحاجة ،وعن المشكل وعن الإشكالية  

قد يكون خلقه حجة على فرادة الفلسفة وقد  وهي كلها مفاهيم فلسفية ومع ذلك ليس المفهوم هو الحجة بل  

يحتاج هو نفسه إلى حجة وهو ليس مشكلا أو إشكالية بل هو حل للمشكل ومعالجة للإشكالية وهو بحد ذاته 

  يطرح مشكلا أو إشكالية .

ره  ما نستنتجه إذن من خلال المفهمة التي قمنا بها والمتمثلة في التمييز المفهومي بين المفهوم كمفهوم وأغيا

مثل المصطلح والكلمة والعبارة والفكرة ،والفكرة العامة والمعنى والمدلول والمقولة والمحمول والقضية  

ومسطح   والتقنيات  والدوال  الحسية  والرموز  والمدركات  والإحساس  ،والافتراض  والاستدلال  والوظيفة 

والدوكس والرأي  الجمالي  التركيب  ومسطح  العلمي،  المرجعية  ومسطح  والحكم  المحايثة  والإيردوكسا  ا 

المسبق والوهم والحدس والتمثل والحجة، والمشكل والإشكالية هو أنّ اختلافهم عن مفهوم المفهوم لا ينبغي  

أن يحجب عنا أن أغياره مع ذلك هم مفاهيم فلسفية فالفلسفة ذاتها تضطلع بخلق هذه المفاهيم وبتأويلها وبنقدها  

مفاهيم فلسفية مثلت عناوين كبرى للفلسفات فمفهوم الحدس هو ثقل   فالحدس مثلا أو الوهم أو الإحساس هي

ثقل  هو  الإحساس  إن  مثلما  الكانطية  النقدية  الفلسفة  في  أساسي  مفهوم  الوهم  إن  مثلما  البرقسونية  الفلسفة 

ي  الفلسفات الإمبريقية وكذلك الإحساس الجمالي أساس مفهومي في فلسفة الفن أو الاستيتيقيا، بل إن الحجة ه

المفهوم الفلسفي الرئيس في فلسفة الحجاج وفي كل الفلسفات التي تقوم أيضا على مفهومي المشكل والإشكالية  

كذلك إن التمثل مفهوم فلسفي بامتياز بل إن المفهوم الفلسفي هو بحد ذاته تمثل ذهني مجرّد وكلّي لكن نفرّق 

وم في المطلق، فهذه المفاهيم وان اختلفت عن  بينه وبين مفهوم المفهوم وبينه كمفهوم جزئي ومفهوم المفه

مفهوم المفهوم فإنها في الآن ذاته عوائق ودوافع للمفهمة وبالتالي للتفكير الفلسفي التي تتحقق بدايته مع فعل 

المفهمة الفلسفية ذاك أوّلا وثانيا إن فعل التمييز هذا تكريس أوّلا لجهة أساسية من جهات المفهمة وهي التمييز  

.وثالثا إنه من خلال   مفهمة معقدة ومي، وثانيا للبعد المركب للمفهمة الفلسفية وقد كفت عن أن تكون  المفه

فعل التمييز المفهومي وتحديدنا لمفهوم المفهوم إنما نحن في الآن ذاته نضطلع بتمييز المفهمة عن غيرها  

ي المذكور ومن بيان مميزات المفهوم وفي ذلك تحديد لها وبالفعل فإن ما نتبينه انطلاقا من التمييز المفهوم

هو الفرادة المطلقة للمفهوم الفلسفي إذ لا معنى بل لا قيمة له أصلا إلا عندما يكون نابعا من الخلق الفلسفي  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

31 

الحرّ وهو ما سيضمن فرادة المفهمة الفلسفية ومن خلالها فرادة الفلسفة لذلك نقدمّ شاهدا ممّا يقوله جيل ديلوز  

  .:" كلّ خلق هو فريد والمفهوم كخلق فلسفي خالص هو على الدوام فرادة" (28)وفيليكس قاتاري

فالفلسفة تجد تعملقها في المفهمة بما هي عدم الاطمئنان للسائد من الكلمات والمصطلحات الأفكار العامة 

همة ،بل والمعاني وعمل دؤوب على خلق المفاهيم دون أن يكون الخلق المفهومي هو الكيفية الوحيدة للمف

لها كيفيات عدة هي بحد ذاتها دلالة على ماهيتها كيف لنا إذن ان نفهم هوية المفهمة وماهيتها أي ما به تكون  

  المفهمة هي هي ولا شيء غير هي عبر كيفياتها؟  

المفهمة الفلسفية ليست خلقا للمصطلحات أو الكلمة أو العبارة أو الأفكار العامة والمعاني وهي أيضا ليست  

المفهوم، وهي أيضا ليست مقولة أي إنتاجا للمقولات   -ماما بنيويا وألسنيا بالعلاقة ما بين الدال والمدلول  اهت

،وهي ليست إنشاء للمحمول والقضية المنطقية أو للوظيفة والدوال العلومية كما أن المفهمة ليست عملية  

فهمة كذلك ليست مسطح المحايثة بل هي  استدلالية أو افتراضية أو إحساسا أو بناء للمدركات الحسية، الم

المفهمة   إن  كما  الجمالي  التركيب  العلمي ومسطح  المرجعية  مسطح  أيضا  ليست  هي  لذلك  تتأرض  عليه 

الفلسفية ليست إنتاجا للرأي والدوكسا والإيردوكسا وسوابق الأحكام والأوهام وكل أشكال اللاتفكير، كذلك  

وب للحجج  صناعة  ليست  المفهمة  بان  استشكالا  نفهم  أو  حجاجا  ليست  ،فهي  والإشكاليات  للمشكلات  ناء 

فالمفهمة تقتضيهما دون أن تكون هي هما إذ أن عالم المفهمة هو المفاهيم الفلسفية. وهو ما يعني لنا اختلاف  

المفهمة الفلسفية والتي تدرج ضمنها المفهمة الفلسفية العلمية أي المفهمة الابستيمولوجية وهما المختلفتان  

                                    ن المفهمة العلومية وعن اللامعرفة واللافكر بما هما عنوان الحياة الجارية.                                                      ع

كري  المفهمة إذن في السياقية الفلسفية نعني بها من حيث المبدأ الحدث الفكري طالما إنها تكريس للفعل الف

.فهي تفكير فاعل وليست انفعالا إذ لا معنى للتفكير في اللحظة التي لا يكون فيها فاعلا لذلك يقول ميشال 

  : " إن المفهمة فعل فكري".  (29)طوزي وبارنجار وبينوا وفانسون

ير  المفهمة ليست فقط فعلا فكريا بل هي مفهومة فلسفيا على إنها إجراء فكري رئيس. فهي جدلية كيفية تفك 

وكيفية حياة وبالتالي إن المفهمة بما هي كذلك ليست معاودة أو تكرار للمفاهيم السائدة بل هي تلك العملية  

القادمة من بلاد الموتى ومن بلاد الموت الفلسفي لإنقاذ ما يمكن إنقاذه مما تبقى من أشلاء الفلسفة،وحتى لا 

لعلوم والتكنولوجيا والإعلامية والثورات الرقمية الراهنة يقتل المفهوم الفلسفي مرّتين مرة أولى عندما تغتاله ا

والآتية ومرة ثانية  عندما تكون الفلسفة اللاحقة نسخة للسابقة. فالتفلسف إذن يبدأ مع الخلق ولا يكون الخلق  

 
(28) Gille Deleuze, Felix Guattari, qu’est ce que la philosophie : «  tonte création est singulière, et le concept 
comme création proprement philosophique est toujours une singularité «  p11 . 
(29) Apprendre à philosophiez dans les lycées d’aujourd’hui, Michel Tozzi, Patrick Bérenger, Michelle Benoit et 
Claude Vincent. Préface de Philippe Mérieux «  conceptualiser est un acte de l’esprit » p 38.        



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

32 

دلالته   للخلق  لأن  خلق  هي  بل  إبداع  أو  إنشاء  بأنها  المفهمة  نقول عن  لا  ولذلك  الفلسفية  المفهمة  مع  إلا 

لتيولوجية الأنطولوجية والتي تعني الإيجاد من العدم فنترقى من العدم المفهومي إلى الوجود المفهومي ومن  ا

المفهوم المعدوم إلى المفهوم الموجود، ومن اللاوجود المفاهيمي إلى الوجود المفاهيمي وما يكون الخلق 

وجود مفهومين فلسفيين. وبالتالي خلق  غير إيجاد الوجود من اللاوجود او من العدم جاعلين من العدم واللا

المفاهيم ليس إعادة بمعنى العودة إلى بل هو الاستعادة في معنى العود على فنأتي قبل المفهوم لخلقه ولتكون  

بالمعنى النيتشاوي   سادة على مفاهيمنا فاعلين ومتحكيم فيها لا منفعلين بها. ذلك هو العود الأبدي الأزلي 

الديلوزية على النيتشاوية وهي حجة سلطة على أن المفهمة لا شيء غير الخلق عندما   الديلوزي ولقد استندت 

بين نيتشه بان الفيلسوف الحقيقي ليس ذاك الذي ينظف المفاهيم أو يقلدها وهو في ذلك للحياة اليومية عبد بل 

العالية لخلق المفاهيم الجديدة ال الفلسفة  هو الذي يهوى شعاف الجبال وقمم الجبال الجليدية  تي تنحت جدة 

: " الفلسفة هي فن تكوين وخلق وصناعة المفاهيم فموضوع الفلسفة    (30)وفرادتها لذلك يقول ديلوز وقاتاري

  هو بالتأكيد حلق دائم للمفاهيم الجديدة".  

إن المفهمة من حيث هي خلق مستمر لمفاهيم جديدة تعني لنا أنّ هذا الخلق هو جوهر الفلسفي لكأن المفهمة  

للمفاهيم هو صديق المفاهيم فالفلسفة لم    هي الأرض التي عليها تتأرض الفلسفة ولذلك إن الفيلسوف خالق

  " الفيلسوف هو صديق المفاهيم".   (31)تعد حبا للحكمة بل هي صداقة للمفاهيم إذ يقول ديلوز وقاتاري

الفيلسوف ليس فقط صديقا للمفاهيم ومحبّا لها بل هو أيضا شخصية مفهومية فإذا كان الحكيم القديم القادم  

كما في الشكل فإنّ الفيلسوف كما تحدده السقراطية وكما نتطلع إليه هو واضع    من الشرق مفكرا في الصورة

.فالفيلسوف وهو محب   للفلسفة  الفعلية  البداية  التيوأنطولوجي حيث  إياه في عالم الصفر  المفهوم ومؤسسا 

الجديد   للمفهوم  خلق  هي  بما  مفهمة  كل  نسمّي  إذ  للمفهوم  صديق  وبالتالي  للحكمة  صديق  فهو  للحكمة 

بالضرورة فلسفة إذ ليس المفهوم تمثلا معطى كما ليست المفاهيم بالضرورة صورا وأشكالا أو منتوجات  

وهي لا تترقبنا ولا تأتينا جاهزة كما لو أنها أجسام وأجرام سماوية وبالفعل فإنه لا وجود لسماء للمفاهيم  

سوف .فالفلسفة لا تترقب المفاهيم بل هي  لذلك فالمفاهيم الفلسفية ينبغي أن تكون مخلوقة فحاملة لتوقيع الفيل

الخلق المفهومي لكأن الفيلسوف هو الإله الخالق للمفاهيم. وبالتالي إن المهمة الرئيسية للفلاسفة يجب أن  

تكون خلق المفاهيم الجديدة بما هو الاختصاص الأساسي للفلسفة الحقيقة فالفلسفة ليست تأملا أو تفكيرا أو  

لمتواصل للمفاهيم الذي يضمن للفلسفة حياتها في حين يعجّل موت المفهوم بموت تواصلا بل هي الخلق ا

الفيلسوف والفلسفة . ومن هذا المنطلق تعتقد فلسفة المفهمة الديلوزية بأن كل فلسفة مفهمة لان كل مفهمة  

فلسفي للمفاهيم  فلسفة ولكن لنا أن نعتبر أيضا بان المفهمة أيضا علومية مع الاختلافات ما بينهما فالخلق ال

 
(30) Deleuze et Guattari , qu’est ce que la philosophie : «  la philosophie est l’art de former, d’inventer de 
fabriquer de concept, crée des concepts toujours nouveaux c’est l’objet de la philosophie » .  
(31) ibid, p9, « le philosophe est l’ami du concept ».  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

33 

هو الفعل المفهمي الرئيس حيث يحمل المفهوم بصمة الفيلسوف. فالمفهوم الفلسفي كائن معرفي يتم خلقه  

خلقا فلسفيا فهو في رتبة الكائن الحيّ الذي يستمد هو نفسه مشروعية الانطولوجية من انطولوجيا المفهمة 

ل فلسفة بمفهومها الرئيس والشبكة المفاهيمية التي تبادر هذا أولا، وثانيا إنه بالوضع الفلسفي للمفاهيم تغدو ك

بخلقها فتضمن الفلسفة بهذا الفعل الخلقي للمفاهيم خصوصيتها وفرادتها وهي تقطع مفهوميا وابستيمولوجيا  

فلسفة   لنا  يعني  الجوهر مثلا  الجدة فمفهوم  لتأسيس عالم مفهومي جديد كل  المفاهيمي  الفلسفة  مع ماضي 

فلسفي داريدي     différanceما أن مفهوم المغايرة  أرسطوطاليس ك تأسيسا لفلسفة    (32)خلق  وهو يمثل 

  المغايرة وفي اللسان واللغة الفرنسيتين. 

للمفاهيم الأخرى التي   بالنسبة  الكوجيطو عنوان رئيس لفلسفة رينيه ديكارت وكذلك الأمر  كما أن مفهوم 

ي وكمفهوم الوعي بما هي مفاهيم من محض الخلق الديكارتي  تمثلّ فرادة فلسفة ديكارت كمفهوم الشك المنهج

المفهومي وللتأكيد على المفهمة الكارتيزيانية كخلق لمفاهيم جديدة في تاريخ الفلسفة نورد ما يقوله جون  

  ماري بايساد : " لقد أدخل ديكارت كلمة " الوعي " إلى للسان الفرنسي".  

ديكار أنّ  في  الديكارتية  المفهمة  كانت  تتمثل  أن  بعد  إنه  .وبالفعل  ولسانا جديدا  جديدة  لغة  الفلسفة  علّم  ت 

اللغة الفرنسية فيتجاوز المفاهيم اللاتينية نحو إبداع  تتكلّم  الفلسفة مع ديكارت  الفلسفة تصبح  اللاتينية لغة 

المعنى بهذا  الديكارتية  المفهمة  أن  يعني  ما  ،وهو  ومضمونيا  ولغويا  لسانيا  جديدة  فلسفية  علمت   مفاهيم 

  (33)الإنسانية طريقة جديدة في التفكير وللتفكير، كما نلاحظ الخلق الفلسفي للمفاهيم مع وضع بول ريكور

الإنية والهوية  الإتيقية  والهوية  السردية  الهوية  مثل  مفاهيمية جديدة  والإنية    -لمفاهيم ولأزواج    - العينية  

من خلال    (34)مع الفلسفة الليتواتية مع إيمانويل ليقيناسالغيرية مثلما نفهم الخلق الفلسفي للمفاهيم الجديدة  

   l’illéité مفهوم الهووية

ما نستنتجه إذن هو أن المفهمة ليست محاكاة  أو تقليدا لتاريخ المفاهيم الفلسفية وإنما هي الإبداع والخلق 

في عن الفلسفة أن تكون  وفي هذا السياق نستبعد مع فلسفة المفهمة الأطروحة الفلسفية البرقسونية التي تن

إبداعا أو خلقا للمفاهيم بتعلّة أن المفهوم موجود في الطبيعة قبل أن يكتشفه الفيلسوف إذ أنه فيها ثمة كليات 

مفهومية ودور الفيلسوف هو استكشافها فالجنس مثلا موجود في الطبيعة قبل أن يكون مفهوما فلسفيا في  

كذلك هو وجوده الطبيعي ككليّة مفهومية في الطبيعة، الوهم برقسونيا    العقل وبالتالي فإن ما يجعل من المفهوم

إذن هو أن تعتقد بان المفهوم إنشاء إنساني أو أنه كائن فطريا في الإنسان ولأجل هذا يستبعد هنري برقسون  

 
  جاك دريدا، مواقع حوارات، ترجمة وتقديم فتحي الزاهي.   (32) 

(33) histoire de la philosophie, Tome 2, sous la direction de I. Châtelet «  des cartes introduit dans la langue 
française le mot de conscience », écrit par Jean Marie Beyssade, p 104.    
(34)Paul Ricœur, Soi même comme un autre.  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

34 

بالفل(35) فلسفة المفهمة  بالحدس ومن خلال ذلك تتم الاستعاضة البرقسونية عن  إياها  سفة  المفهمة معوضا 

الحدساتية أو فلسفة الحدس لرقي الحدس عن المفهوم ولان الطبيعة تفهم ذاتها بذاتها لذلك يعجز المفهوم عن  

فهمها على حقيقتها بمعزل عن الحدساتية نبين بان المفهمة إنما هي فعل خلقي لجهاز مفاهيمي جديد هي  

نتجاوز   أن  شريطة  للفلسفة  والأنطولوجي  الابستيمولوجي  الميتةالمفالثقل  للدغماطيقية    همة  تنظّر  التي 

المفاهيمية ولإغلاق دائرة المفهمة الآلية الميكانيكية من أجل سيطرة مفاهيم فلسفية ما على غيرها، بل ينبغي  

تكرس للتطور الفلسفي عبر المفهمة بما هي تقليدا أو نسخا أو محاكاة في معنى    مفهمة حية أن تكون المفهمة  

ل في معنى الخلق الخالص للجدة المفهومية .ولكن أيضا إن الخلق المفهومي يكون  الميميزيس أو محايثة. ب

مثلا من خلال استخراج الأحداث من الأشياء والكائنات وشحنها بأحداث جديدة كالمكان والزمان والفكر  

مفاهيمية  والمادة والممكن وهي مفهومة كلها على أنها أحداث وفي هذا الإطار تبرز مع الديلوزية الزوبعة ال

المخلوقة كانطيا من خلال ثورته التطويرية على الكوجيطو الكارتيزياني فيتأسس رباط بين المفاهيم غير  

القابلة للفصل والاختزال وهي أربعة: أنا أفكر والوجود والزمان والمكان وهو دلالة أيضا على البعد المركب 

  بالعناصر الأربعة كالآتي:   للمفهمة الفلسفية وثانيا نبني مع كانط الكوجيطو الجديد 

  "أنا أفكر، وبهذا العنوان فأنا فاعل، لي وجود، وهذا الوجود لا يقبل التحديد إلا في الزمن" 

ندرك إذن أن قيمة المفهمة الفلسفية الحية تكمن في الخلق الفلسفي الحر للمفاهيم سواء كان الخلق فرديا أو 

   conceptإلى المفهوم    motأيضا ارتقاء بالكلمة وبالمفردة  قد تكون المفهمة      Co-créationخلقا مشتركا  

بالتأكيد لغة    notionأو تحويلا للفكر العامة أي المعنى   إلى مفهوم فاللغة التي نتكلم بها في اليومي هي 

الكلمات والمفردات ومما لا شك فيه أن كل كلمة ترافقها صورة معينة لكن مع أن اللغة الطبيعية خصبة في  

ي حدود الذكاء الإنساني اليومي التداولي فإننا إذا لم نحترس منها ستوقعنا في الأحابيل ومغالطات عبدة اليوم 

ولذلك مطالبون نحن في الفلسفة بالمفهمة بما هي خلق للغة الفلسفية وخلق للثقافة الفلسفية وهو ما بيناه سلفا  

حتى إن هذا الحذر الفلسفي مقدسّ في فعل المفهمة الفلسفية فكل خلق لمفهوم فلسفي جديد يصاحبه بالضرورة  

ج لمعنى فلسفي جديد للكلمة التي يطورها الفيلسوف  خلق للغة فلسفية جديدة وههنا تكون المفهمة الفلسفية إنتا 

تقدير   في  يكفي  لا  هذا  أن  إلا  الحكمة  حب  معنى  تحمل  الجارية  الحياة  في  مثلا  فالفلسفة  المفهوم.  نحو 

لان الفلسفة علاوة على ذلك هي المعرفة التامة بكل الأشياء التي في مستطاع الإنسان معرفتها    (36)الديكارتية

ن حياته وبحفظ  صحته وبإبداع الفنون في كليتها .وبالتالي فالمفهمة الفلسفية هي الشك في المتعلقة بشؤو 

والسجال   الكلمات  ألغاز  لتجاوز  المعقود حولها  الاتفاق  السائدة لضمان  والألفاظ  الكلمات  ودلالات  معاني 

فة باختلاف التصورات  والعناد حولها ،ولكن هذا لا يمنع أيضا من أن تكون لنفس الكلمة معان فلسفية مختل 

 
(35) E. Levinas, en découvrant l’esuistence avec Husserl et Heidegger .   
(36)  R. Descartes, principes de la philosophie.  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

35 

الفلسفية ولإعطاء المفهوم الدلالات التي يجب أن تكون وشطب الدلالات والمعاني التي لا يجب أن تكون 

وهذا التمعين والاشتغال على المعاني الجارية هو المفهمة وهو بالتالي عمق التفلسف لذلك تقول فرانسواز  

  ة والاستعمال الفلسفي للمفاهيم المنتجة يميّزان العمل الفلسفي".  :" إن المرور من الدلالة إلى المفهم  (37)رافان

ما يمكن إقراره إذن هو أنّ المفهمة تجاوز للكلمات والمصطلحات والمعاني العامة السائدة طالما إن المعنى 

التمعي  هي  الفلسفية  المفهمة  ستكون  ولذلك  الفلسفي  المفهوم  رتبة  إلى  ترقى  لا  العامة  الفكرة  أو  ن  العام 

signifiance     أو التمعني. فهي بحث عن المعنى الفلسفي وتفكير فيه. فإذا كان الحكم المسبق في الحياة

اليومية تفكيرا وآلية للتفكير بل ونموذجا للحكم وللتفكير العقلاني فإننا في الفلسفة نستبعد هذا المعنى لإنتاج  

لاتفكير ،وهو ليس آلية للتفكير بقدر ما إنه خطر  معناه الحقيقي وهو أن الحكم المسبق ليس تفكيرا بل هو ال

يتهدد فعل التفكير وإذا كانت الحياة اليومية تفهم ذاتها على إنها حياة للفكر فإننا نعتبرها في الفلسفة موتا يوميا  

للفكر أو هي انتحار يومي للتفكير وبالتالي إن المفهمة علاوة على كونها تمعينا فهي بحث ماهوي في معنى  

يد ماهيات الأشياء والمفاهيم ولقد بينت الأرسطية والأفلاطونية كما الأمر بالنسبة إلى كل الفلسفة بان تحد 

من لا ينظر في الماهية لا يدرك الحقائق، إذ بهذه الكيفية من المفهمة يتميز الفيلسوف الحق عن الفيلسوف  

الماهوي المفهومية  المعالجة  هذه  السفسطائي،  الفيلسوف  وعن  المزيفة  الزائف  والدلالات  المعاني  تجنبنا  ة 

والمعاني الأناغوجية    sensكالمعاني   المخفية  والمعاني  الامثولية  والمعاني    sens anagogiqueالأدبية 

  - وهي كلها معان معقدة مقارنة بالمعاني الفلسفية المركبة ولذلك ستكون المفهمة أيضا تمييزا بيـــــن الكلمة 

للمف تهيؤنا  التي  والكلمة  التعريف  المفهمة  -همة  الإطار ستكون  هذا  وفي  للاستشكال.  تهيؤنا  التي  المشكل 

  (38)الفلسفية تعريفا للمفاهيم الفلسفية لضمان هوياتها وماهياتها ولنا في التعريف في معنى التجديد الروسوي

دة وسادة ومنظّري  للامساواة حجّة على نجاعة الفحص الماهوي والتحديدي فإذا كانت اللامساواة تفهم لدى عب

المجتمع المدني على إنها تفاوت فيزيولوجي وبيولوجي وإثنولوجي وهو ما يشرّع إلى اعتبار حالة الطبيعة  

في معنى المعطيات الطبيعية التي ترافق الإنسان بالجبلة والفطرة والتي تحدد حياته هي سبب التفاوت فإن  

ى غير ذاك التحديد من خلال تعريفها بانها التفاوت في عاشق جينيف والإنسانية روسو يحددّ اللامساواة عل 

فالفعل  بأكمله  شعبا  طاغية  يركّع  بموجبه  والذي  والأخلاقي  السياسي  التفاوت  فهو  والحظوظ  الامتيازات 

التعريفي التحديدي هو فعل من أفعال المفهمة .لكن لا ينبغي الخلط ما بين التحديد الفلسفي ونظيره المنطقي  

جدل الحاصل حول تعريف التعريف والمتأرجح ما بين ان يكون تحديد الماهية شيء ما أو أن  خاصة أمام ال

يكون تعبيرا لغويا عن الميزات النوعية  لشيء ما أو أن يكون تحصيل حاصل بشأن معرفة مسبقة حاصلة  

شيء ما او  حول هذا الشيء او ذاك او أن يكون التعريف بمثابة الإجراء المنهجي الذي يمكننا من معرفة  

 
(37) Françoise Roffin, Introduction à la philosophie : «  le passage de la signification à la conceptualisation et l’usage 
philosophique des concepts ainsi produits caractérisent le travail philosophique ». p 82.    
(38) J. Rousseau, Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes.   



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

36 

تأسيس معرفة به، التعريف يقال بمعنى من المعاني في التحديد في العلاقة بالحد الذي تعارض حول تحديده  

او أن يكون اللفظ الذي يقدم لنا تفسيرا حول   حد الشيء هو حقيقتهالفلاسفة والمناطقة ما بين اعتبار أن  

الشيء وهو   المانعمعنى  الجامع  في    الحد  الوقوف  لأنه يجمع ويمنع  الواجب  بأنه من  حين يرى آخرون 

لحدّ الحدّ ندرك غزاليا أن   (39)المنتصر إلى جانب الرؤيتين المذكورتين ولكن بالاستناد إلى التحديد الغزالي

فالوجه الأول للحد وهو أيضا التعريف وبان للحد أوجه مطالبون بالوعي بها للتمييز بينها.    الرسمالحد هو  

ه الحد الثاني فهو تمييز مفهوم معين عن أغياره من المفاهيم بواسطة الكلام الجامع هو شرح اللفظ أما وج

أملا في كنه الحقيقة الذاتية لشيء ما وهو المفهوم على إنه التمييز الجامع المانع أما وجه الحد الثالث  المانع 

العلاقة   يقال في  الشيءفهو  بما    بحد  اللفظ  للحد نعرف  الوجه الاول  لتعريف  وكمثال على  أيسر منه  هو 

بالمائع    (40)الشهرستاني الخمر  لتعريف  المسؤول عنه  لتمييز  لفظا  نقدم  الثاني  الوجه  بالخمر وعن  للعقار 

والحموضة في العلاقة بالمميزات المرافقة للشيء لملازمة الجنس الحيواني للإنسانية، وأما في الوجه الثالث 

  عصر العنب يسبب سكرا.  فإننا نحدد الخمر بحقيقته وهي أنه شراب من

هو الوجه الثاني لتحديد الشيء المراد معرفته   الرسمي،في حين إن الحد    حد لفظيفالوجه الأول للحد هو  

خاصة ومن يسأل يرغب في معرفة حقيقة    الحد الحقيقيبلوازمه وليس بذاتيته، أما ثالث أوجه الحدّ فهو  

ب  بلوازمه    الرسم التامين  موضوع السؤال كما يميز الشيخ الرئيس ابن سينا  والرسم  وهو تعريف الشيء 

  بما هو تعريف للشيء بدون علاقته بذاتيته بهدف تمييزه عن الأشياء الأخرى. المطلق

من هذا المنطلق إذن التحديد شكل من أشكال المفهمة وليس هو المفهمة في كليّتها وهو ما يضمن التعرف  

مساءلة الفلسفية المفهومية ولتجاوز الخلط بين معاني الألفاظ عل حقيقة معنى الشيء أو المفهوم موضوع ال

والمصطلحات .وبالتالي ليست المفهمة مجرد نظر مفهومي بل هي الدراسة الدقيقة للمفاهيم الفلسفية ،وهي  

: " إن دراسة مفهوم أو معنى تطرح غاية معتبرة فهي شكل    (41)عماد الفلسفة حسب جاكلين روس بقولها

  ترمز إلى كل المهمة الفلسفية ". من الأشكال 

إن الفحص المفهومي هو الخاصية المميزة لعمل المفهمة بما هي في هذا الإطار التدقيق المفهومي لضمان  

التأصيل الماهية الحقانية للأشياء والمواضيع والمفاهيم الفسلفية وما يعنيه الأمر من أنّ المفهمة الفلسفية هي  

، .أن تكون المفهمة تأصيلا مفهومياهو أن تصل المفهوم الفلسفي بأصوله، ميالمترقي إلى التأثيل المفهو 

الدقة التأصيلية هي في معنى التأثيل لتأمين البناء الفلسفي الدقيق للمفاهيم عبر البحث التشقيقي الإيتمولوجي  

ين التي يشتغل  والتحديد الاصطلاحي المعجمي والنظر في سياقية المفاهيم الفلسفية ورصد المجالات والمياد 

 
  أبو حامد الغزالي، محك النظر.  (39) 
  الملل والنحل.  (40) 

(41) Jacqueline Russ, les méthodes en philosophie «  l’étude d’un concept ou d’une notion présente un intérêt 
considérable : elle symbolise et incarne en quelque sorte toute la tâche philosophique » p82  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

37 

بما هو كيفية من   فالتأصيل الإيتيمولوجيفيها المفهوم : هذه هي المفهمة. في هذا السياق التأصيلي التأثيلي  

كيفيات المفهمة هنا يمكننا من مقاربة المفهوم من خلال الصور اللغوية كأن نطرح صورتين لغويتين لمفهوم  

طريقة اختيار الإجابة المثلى أو الاختيار الاعتباطي للإجابة  واحد لاختيار الصورة المثلى منهما أو من خلال  

  لكن شريطة أن نطلب من التلميذ أو الطالب أو الجمهور تفسير اختياراته ومناقضتها مع اختيارات أخرى.

فذلك يعني لنا أنها عمل جينيالوجي    ،أن تكون المفهمة الفلسفية تأثيلا في معنى فعل الوصل بالأصول والأثول

كالجنيالوجيا   فصولها  الفلسفية  المفاهيم  أصول  في  النظر  خلال  من  المفاهيم  في  التفقه  فهي  وفيلولوجي 

والبنيوي   التقني  الجانب  بالمفهمة  فنتجاوز  الفلسفي  المفهوم  فيها  نشأ  التي  والمناسبات  الخلقية  النيتشاوية 

للمفاهيم. بهذا  تأصيل انطولوجيبما هو أيضا   والمضموني التأصيل البنيوي للمفاهيم .وبالتالي المفهمة هي

المعنى إن فعل التأصيل الفلسفي للمفهوم يكون في اتجاه الوصل بين الجهة الاصطلاحية وللمفهوم بخلفياته  

لذلك    داوليةأبعاد المفهمة التركيبية والدلالية والتوبالمحيط الاستعمالي لخالق المفاهيم لكأنه ربط ما بين  

: " تأصيل المفهوم الفلسفي هو تزويد الجانب الاصطلاحي منه بالمضمرات التي  (42)يقول طه عبد الرحمان

  تربطه بالمجال التداولي لواضعه أو لمستثمره".  

الفلسفية لتجنيبها التجمع والتجميد فما هي أنماط هذا  للمفاهيم  أن المفهمة تأصيل فتأثيل  نتبينه إذن هو  ما 

  أصيل؟ الت

التأصيل  يمكن أن نفكر في تعدد أنماط التأصيل الفلسفي للمفاهيم والتي تنتمي إلى ثلاثة تأصيلات مركزية هما  

 والتأصيل البنيوي ،  والتأصيل النقلي  والتأصيل الاستعمالي  التأصيل اللغويوضمنه نتحدث عن    المضموني

على   يحتوي  الاشتقاقيوهو  التضادّي  التأصيل  التجاوريوالتأ  والتأصيل  الاحتفالي  صيل   والتأصيل 

هو تأصيل دلالي في معنى القيام بفعل وضع المدلول الاصطلاحي للمفهوم الفلسفي   فالتأصيل المضموني.

ليكون بمثابة المصطلح الذي له إجرائية مستقلة وبالتالي نبحث في العناصر الدلالية التي تمكن من تأكيد  

لة والاستشكال من قبيل السؤال الماهوي أو الكيفي فنتجاوز الدلالات  الطابع الإجرائي  للمفهوم عبر المسائ

لضمان   أيضل  ولكن  للمفهوم  جديد  معنى  ولتأسيس  الاستشكال  لتعميق  للفظ  الماضية  والتداولات  السابقة 

 استعمالية جديدة للمفهوم الفلسفي وقد يبدع الفيلسوف مفاهيم بمعزل عن اللغة الطبيعية كما في الهيرمونيطيقا 

الريكورية وهي تقوم بتأصيل لغوي لمفاهيم عبر ثورة اللغة الفلسفية على اللغة الطبيعية .فالذات مثلا لم تعد  

لم يعد دلالة على الشبه والتشبيه بل يخلق له     commeنقيضا للآخر بل هي عينها الآخر مثلما إن مصطلح  

لم يعد هو هو كما في اللغة    soiمفهوم    ريكور دلالة جديدة وهي المماهاة فهو يعني  الشيء عينه كما إن

في معنى     soi الطبيعية وفي النحو الفرنسي الطبيعي بل يخلق ريكور دلالة جديدة أو لنقل مفهوما جديدا هو

 
    131طه عبد الرحمان، المفهوم والتأثيل ص  (42) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
38 

الذات وإن كانت المفهمة إضافة وتطويرا مفهوميا أو دلاليا في مستوى الدلالة والاستعمالية. وندرك ههنا  

تأصيل اللغوي للمفهوم وهو بين في الإيتمولوجيا بما هي العلم بأصول الأفكار العامة ثانيا بان المفهمة هي ال

notion   والمفاهيم وفصولها ومناسباتها بما هو علم التأصيل اللغوي في العلاقة بالتشقيق اللغوي للنظر في

التأصيل المضموني    المعنى اللغوي للمفهوم باعتباره المعنى المجازي. هذا التأصيل اللغوي ليس معزولا عن

يمكن إدراجه واعتباره أيضا جهة من جهات التأصيل البنيوي فالتأصيل اللغوي أساسي في فلسفة المفهمة  

اللوقوغرافيا   في  التورط  اللغوي    logologieواللوقولوجيا     logographieدون   inflationوالهوس 

langagière   ا يترقى من المعنى المشهور إلى المدلول  ،ولا يكون التأصيل اللغوي مفهمة حقيقية إلا عندم

اللساني واللغوي المتداول إلى إنشاء لغة فلسفية جديدة من خلالها يتم الخلق الفلسفي لمعاني جديدة في العلاقة  

  ببناء مجالية سياقية لغوية،. أما ثالث أنماط التأصيل الفلسفي المضموني فهو التأصيل الاستعمالي.  

هو فحص المفهوم الفلسفي في العلاقة بسياقه التداولي الاستعمالي والنظر  ،الاستعمالي بما هو مفهمةالتأصيل  

في علاقته بسياقات المفاهيم الأخرى وإبراز درجة العلاقة بين الصورة الذهنية للمفهوم والخبرات الإنسانية  

قماتي .نحن بذلك نستبعد الفصل  ،والنظر في مشروعية الوصل ما بين معنى اللفظ وطابعه التداولي البرا

القيبفنشتايني ما بين الدلالة والاستعمال واستبعاده للمعنى والدلالة الفلسفية وبيانه أن القضايا الفلسفية ومفاهيم  

  الفلسفة عديمة المعنى والجدوى.  

من المجالية  من جهة أخرى نتحدث عن المفهمة بما هي التأصيل النقلي باعتباره انتقال بالمفاهيم الفلسفية  

والاستعمالية الحسيتين إلى المجالية والاستعمالية العقليتين للترقي بهما إلى المجالية والاستعمالية الخياليتين 

وهذا يتم     le mêmeإلى الدلالة العقلانية للعين    œilفنميز مثلا ما بين الدلالة الحسية الفيزيولوجية للعين  

ا العين كما  باستعمالية  العلائقية  والحدسية  في  العقلية  والاستعمالية  للقلب  البيولوجية  الاستعمالية  في  لأمر 

فتكون  العقلية  الحسية والمعرفة  المعرفة  القلبية على  للمعرفة  الحدسانية ومفاضلتها  الفلسفة  للقلب كما في 

لي والكوني  المفهمة هنا قطعا ابستيمولوجيا مع المجالات الحسية العينية للمفاهيم لكي يتحقق البعد الاستشكا

  للمفاهيم الفلسفية وفي هذا الإطار ستكون المفهمة في جهتها الآتية تأصيلا بنيويا، فكيف يتم ذلك؟  

المفهمة منظور إليها ههنا على إنها التأصيل البنيوي سيضطلع من خلالها وفيها الفيلسوف بتأثيل الممكن  

ليصبح أكثر شمولية وكونية في العلاقة بالعقلية  الاستدلالي للمفاهيم الفلسفية والزيادة في توسيعه وتوسّعه  

البراقماتية للفيلسوف خالق المفاهيم وللوصل بين المنظومة المفاهيمية لحمايتها من التشتت والضياع ،وهو 

  ما سيجعل من فعل المفهمة تأصيلا اشتقاقيا. فكيف يكون ذلك؟

المعالجة التشقيقية للنّسق المفاهيمي عبر    إن المفهمة في هذا السياق تكون هي التأصيل الاشتقاقي بما هو

الصرفي   اللساني  من  انطلاقا  والاحتقال  والمضادة  الاشتقاق  أفعال  في  أصلا  المتمثلة  التشقيقية  الثلاثية 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
39 

،وصيغته الممكنة التي لها ومن خلالها يتحقق تكوين اللفظ وإنتاجه والربط ما بين المدلولات الاصطلاحية  

ياته وخلفايته وضمنياته لترسيخ حضور المفهوم وهو ما يعني لنا ضرورة الوعي المعجمية للمفاهيم وأرض

  الفلسفي بوحدة اللغة وكثرة الألسن .لذلك شرعي للمفهمة الفلسفية أن تكون تأصيلا تقابليا . ما معنى هذا؟  

أن مفهوم العولمة  المفهمة هنا هي التأصيل التقابلي التضادي للنظر في المفاهيم والمفاهيم المضادة كان نبرز  

مضاد لمفهوم الكونية وبالتالي نضطلع بفعل التمييز المفهومي لضمان فرادة المفهوم وتميزه عن الأغيار  

  المفاهيمية.  

تأصيلا   نسميه  ما  وهو  الفلسفي  للمفهوم  المجاورة  المفاهيم  ببيان  يتعزز  المضادة  المفاهيم  في  النظر  هذا 

  ت الأفهمة؟ وما كيفيافما دلالة ذلك؟  .مجاوراتيا

  فياتّ الأفهمة ك . 1

ن المفهمة الفلسفية في هذه اللحظة هي التأصيل المجاوراتي والتجاوري لإبراز المفاهيم الممكنة المجاورة إ

لمفاهيم أخرى من خلال النظر في ما تشترك فيه مع بعضها البعض وهذا الاشتراك تدعيم للمفهوم وتأسيس 

ات المتفاعلة فيما بينها في علاقة بالثلاثية  لعلاقة شبه مفاهيمية إذ ستكون المفهمة هنا تمييزا بين أنواع التشابه

وهو الذي بفعل انتقاده لبعض   التشبيه الأصغرالشبيهة لكي لا يستحيل التشبيه إلى مقابل وهي متمثلة في  

والذي يكون بدوره أقل شأنا فعالياتي    التشبيه الأوسطالخصائص والصفات يصبح ضداّ وهو أقل قيمة من  

وهو ما بموجبه يترقى المفهوم الشبيه إلى المفهوم المساوي في    لشبيه الأسمىالشبيه الأكبر بما هو امن  

الذات   مفهوم  إن  الغيرية مثلما  لمفهوم  الإنية ريكوريا مساو  فمفهوم  والأنطولوجية  الرتبة الابستيمولوجية 

قانية هذا التأثيل  مساو لمفهوم الآخر. وبالتالي نميز في التأصيل المجاوراتي بين الشبهية المزيفة والشبهية الح

التجاوري في المدرسة البلجيكية للخطابة الجديدة هو الدافع أيضا إلى تبين المفاهيم الضمادة لتمييزها عن  

المفاهيم المتجاورة والمفاهيم المتشابهة .وقد نجازف أيضا ببيان أن التأصيل التجاوري يمكن أن يترقى بنا  

كي الجدلي بما هما مفهمة فلسفية أيضا .مثلما إن المفهمة في هذا  إلى التأصيل التكاملي والتأصيل الدياليكتي

الفلسفي   المفهومي  الحقل  معنى  في  والشبكة  الفلسفي  المفهوم  بين  للوصل  الاحتقالي  التأصيل  الميدان هي 

النسق   وحدة  لتأمين  بضعها  مع  ببعضها  المفاهيم  تعلق  لإنتاج  بينها  علاقات  ولبناء  لتكليسه  لا  لتكريسه 

ي وهو ما يدل على شرعية ان تكون المفهمة مفهمة سيستيمية مهمتها ههنا مثلا هي تكريس احتقال  المفهوم

المفهوم ليكون له حقله الدلالي المخصوص فالتأصيل الهيرمونيطيقي بما هو أرقى أنماط التأصيل المفهومي  

تكريس ثقافة العلاقة والتعلق بين  نقوم بالتأويل الفلسفي للمفاهيم لإنشاء علاقات وئام لا صدام بين المفاهيم ول 

المنظومات والانساق المفهومية. فتكون المفهمة ههنا تأويلا هيرمونيطيقيا في معنى فهم المفهوم وقراءته  

فتفكيك للمفهوم ورموزه للعثور على معناه ،او معانيه المحتملة فتأويل المفهوم ليس تفسيرا له بل هو فعل 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
40 

كأنه إعادة إنتاج المعنى وتسليح المفهوم الفلسفي بالقيم. فالمفهوم ذاته تأويل  عقلاني حدساني لمعنى المفهوم ل

التأويل   بتأويل  الهيرمونيطيقي  التأويلي  التأصيل  معنى  في  تاويل  بما هي  المفهمة  في  نحن  نضطلع  لذلك 

مات باعتباره  وبتأويل المؤوّل وهو أيضا تأويل التأويل لذاته فنترقى من خلال التأصيل التأويلي من زمن العلا

زمن المتناهي إلى زمن الجدل بما هو زمن طولي تاريخاني إلى زمن التأويل بما هو زمن دوري وتاريخاوي  

حيث يكون شرعي لنا التأويل اللامتناهي في فضاء لا فضاء له غير الفضاء الفلسفي كما إن المفهمة بما هي  

فلسفي فالتأويل ليس تهويلا بل هو تأصيل مفهومي التأويل هي فهم ما يقصده المفهوم او مقاصد المفهوم ال

بما هو مفهمة سيكون نظرا في العلاقات التكاملية بين المفاهيم والعلاقات الجدلية لتجاوز ثقافة هزم المفهوم  

البعض بمعزل عن الاختزالية   ثقافة انتصار المفاهيم لبعضها لضمان تعلق المفاهيم ببعضها  للمفهوم إلى 

  . والتعقيد والعزل

ستجعل من الفيلسوف خالق للمفاهيم ،ولكن أيضا في رتبة    المفهمة بما هي تأصيل تاويلي هيرمونيطيقي

هرمس رسول التأويل بل سيكون الفيلسوف وهو يؤصل تأويليا المفاهيم رسول التأويل فيكون هذا التأصيل  

المفاهيم حيث يتكامل المفهوم بنيويا  التأويلي متمثلا في التأصيل التأويلي التكاملي لبناء علاقة تكاملية بين  

ودلاليا مضمونيا في علاقته بحضور الشبكة المفاهيمية الأخرى .فمفهوم السيادة مثلا لا يتكامل إلا في العلاقة 

بمفهوم المواطنة مثلما يكون التأصيل التأويلي الهيرمونيطيقي متمثلا في التأصيل التجديلي الدياليكتيكي فلا  

تجد  التأويل  تأصيلا  يكون  المفهمة  وههنا ستكون  بينها  ما  الجدلية  بالعلائق  ووعيا  للمفاهيم  تجديلا  بل  يفا 

دياليكتيكيا تجديليا لخلق المفاهيم، ولكن أيضا لخلق المفاهيم المركبة حيث يستحيل فصل مفهوم عن آخر، 

بين. التنسيق  بما هي  السيستيمية  المفهمة النسقية  المفاهيم في    فهو عينه آخر ولذلك نتحدث هنا عن 

المعقد   ليس  الفلسفية  المفهمة  ارضية  وان  خاصة  مركّب  مفاهيمي  لنسق  فخلق  المفاهيمي  السيستام 

اللامتناهي المركب  بل  المفاهيمية    المتناهي  الاتساق  طبيعة  لكأن  والاختزال  والفصل  للعزل  القابل  غير 

ا انساق  عليه  الذي  الفينومينالي  الأنطولوجي  التركيب  من  هي  بمالمركبة  فالمفهمة  التأصيل  لكون.  هي  ا 

ي تاويل سردي إيتيقي للمفاهيم وللهوية المفاهيمية خلق وهي أيضا للأزواج المفاهيمية  التأويلي التجديلي ه 

العينية ،وهو ما يدل على ان   -الإنية والزوج المفهومي الإنية   -كالخلق الريكوري للزوج المفهومي الهوية  

المفهومين ببعضهما الفاصلة بين المفهومين    علاقة هذين  للـ " أو "  هي علاقة استتباع واستلزام فتجاوز 

لتكريس الـ " و" الواصلة بينهما ووضعهما في زوج مفهومي واحد او في ثلاثي مفهومي لتأسيس علاقة  

المساواة  دياليكتيكية بين مفاهيم ثلاثة كالعدالة الاجتماعية والعدالة السياسية والعدالة الأخلاقية: اللامساواة و

والإنصاف للإرتقاء إلى علاقة مساواة مماهاتية عبر التأصيل التأويلي المساواتي المماهاتي بين المفاهيم من  

بين المفاهيم في الزوج المفهومي او الثلاثي المفهومي فنقول مثلا     trait d’unionخلال وضع خط الوحدة  

العينية .فلا نقول بأن هذا المفهوم شبيه بذاك المفهوم   -نية  الإ  -الإنية او جدلية ثلاثية الهوية    -جدلية الهوية  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
41 

بل إن هذا المفهوم هو عينه ذاك المفهوم .فهو ليس ضد له بل هو له ند حيث لا يكون الاختلاف بين المفاهيم  

إلا صوتيا نطقيا وفي مستوى الصوت. نفهم أيضا بأن هذا التأصيل التجديلي السردي الإيتيقي هو خلق لثقافة  

لمفاهيم الأنداد وتمييزها عن المفاهيم الأضداد وتمييز للمفاهيم المشاركة عن المفاهيم المشابهة، هذا الخلق  ا

للتناد المفاهيمي يضمن لنا نجاعة صيرورة وديمومة المفهمة النسقية السيستيمية أين تكون المفاهيم المشابهة  

للمفاهيم يسمح بدخول الكثرة إلى عالم المفاهيم  مكوّنة لبعضها البعض خاصة وان التأويل السردي الإيتيقي  

ومن خلاله عالم المفهمة فإحياء لذاكرة المفاهيم والدفاع عنها نوعن البينمفاهيمية وعن المفهمة ضد النسيان  

فتحررها من الواحدية نحو جدلية الوحدة والكثرة في كوكب المفهمة السيستيمية إذ في هذا التأصيل التأويلي  

المفاهيم الاختزالية وانعزالها عن الزمن والتاريخ لتأسيس علاقة ما بين المفهوم والتاريخ،    السردي نجنب 

وبين المفهمة والتاريخ وبين المفهوم ومفهوم التاريخ وتاريخاوية المفهوم فاستعادة واستحضار لهوية المفهوم  

لتغيير. لذلك كان التأصيل التأويلي عبر هذه الرحلة التأصيلية الشاقة ،وللوصل بين هوية المفهوم والزمنية وا

الإنساني   للوجود  التاريخاوي  الزمني  بالبعد  ووصله  وخلقه  المفهوم  لتكوين  ضروريا  والإيتيقي  السردي 

خاصة وأنه لا وجود لهوية مفهومية أو لماهية ثابتة للمفاهيم إذ لها ميزة الديناميكية خاصة عند اضطلاع  

التاريخ . بل لا وجود لهوية مفهومة مستقلة عن الزمن والعالم إذ أنّ تاريخ    خالق المفاهيم الفسلفية بالتأرخ في

الفلسفة هو تاريخ فن تبادل التجارب المفهومية للفلاسفة واقعيا وسرياليا وخياليا وبالتالي إن المفهمة في هذا  

  وحدة والكثرة.  السياق هي تأصيل تأويلي سردي وإيتيقي للشبكة المفاهيمية المركبة التي تسكن جدلية ال

ومشكل تعلّمي    ومشكل ابستيمولوجي  مشكل فلسفيما يمكن استنتاجه إذن هو أن المفهمة الفلسفية بما هي  

لا عماد لها غير الخلق والتأصيل المفهمي و المفهومي بأنماطه الضامن ليكون الفيلسوف صديقا   ديداكتيكي

فهومية أي ملكة فعل المفهمة، ولأنه لا لغة للفلسفة غير  للمفاهيم وللتحقق الممكن للمفاهيم الممكنة وللملكة الم

لغة الأصول والوصل بالأصول والأثول في معنيي التأصيل والتأثيل فالتأصيل المضموني من حيث هو  

تأصيل للجانب الاستشكالي للمفاهيم بالاستناد على الاشارات ذات الطبيعة الإضمارية من خلال الارتكاز 

كما في التأصيل اللغوي وعلى الاستعمالات السياقية والمجالاتية والسياقات المتحرك  على المعاني اللغوية  

الدلالات  وعلى  الاستعمالي  التأصيل  في  نفهمه  ما  وهو  معينة  سياقية  في  اعتماده  وآليات  المفهوم  فيها 

تأصيل النقلي  والاستعمالات المحسوسة لنقلها إلى المعقول والعقلاني من الدلالات والاستعمالات كما في ال

التحويلي كما أن التأصيل البنيوي بمعزل عن الدغمائية البنيوية هو تأصيل للجانب الاستدلالي من المفاهيم  

التأصيل   عبر  أيضا  ذلك  ،ويكون  الإضماري  البعد  ذات  الإشارات  جملة  على  التقوم  خلال  من  الفلسفية 

وال اللغوي  اللساني  استدعاء  هو  حيث  من  للمفاهيم  المماثلة  الاشتقاقي  استدعاء  من خلال  التقابلي  تأصيل 

والمضادة والتأصيل الاحتقالي وهو يستدعي الصلات والعلاقات الممكنة ذات الطابع التلازمي بين المفهوم  

  وغيره من المفاهيم التي تلتقي معه في ذات الإطار والأفق.



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
42 

فهذه الأجناس التأصيلية وهي تأمين للتمكن الاستشكالي والاستدلالي للمفهوم الفلسفي لا معنى لها إلا في  

إيتيقي   التأويلي الهيرمونيطيقي بما هو تأصيل تكاملي وتأصيل تجديلي وتأصيل سردي  بالتأصيل  العلاقة 

التأصي التصميم الأتي لانماط  ولعل  الفلسفي.  وللبينمفاهيمي  دلالة  للمفاهيمي  للمفاهيم  المفهومي  الفلسفي  ل 

على العلاقات التفاعلية ما بينها بحيث إن تمييزنا بينها هو بهدف الربط والوصل لا الفصل ،وتلك خاصية  

النسقية   المفاهيم  داريدا هي  الحقيقية حسب جاك  الفلسفية  المفاهيم  إن  السيستيمية والمركبة طالما  المفهمة 

الها، يمكن أن نبين خصوصيات المفهمة الفلسفية بما هي التأصيل المفهومي  المركبة ،والتي لا يمكن اختز

من خلال التصميمات الآتية، فهوإما أنه التأصيل المضموني كالتأصيل اللغوي، و التأصيل الإستعمالي، و 

التضادي  والتأصيل  الاشتقاقي   التشقيقي  كالتأصيل  البنيوي  التأصيل  إنه  أو  التحويلي.  النقلي    التأصيل 

 والتأصيل التجاوري والتأصيل النقلي التحويلي.

نتحدث ههنا أيضا عن  التأصيل التأويلي الهيرمونيتيقي كالتأصي التكاملي والتأصيل التجديلي الديالكتيكي  

والتأصيل السردي الإيتيقي.في ذات السياق نفكر في التأصيل التأويلي الهيرمونيطيقي كالتأصيل المضموني  

 الفلسفي للمفاهيم. والتأصيل 

ماهيّ                         من  هي  المفهمة  ماهية  أن  هو  إذا  نلاحظه  بانماطها  ما  المفهومية  التأصيلات  ة 

وأجناسها وأشكالها وكيفياتها .وهي في ذلك خلق حر للمفاهيم ،فهي متصفة بالتحرر والاستقلالية عن اليومي   

يم فهو يفكر مثلما لا يفكر الآخرون. فعل المفهمة التأصيلي  والشوارعي إذ أن الفيلسوف وهو خالق للمفاه 

هذا يعكس العلاقات الصعبة التي يقيمها الفيلسوف مع عصره الرافض للمفهمة أصلا ولمزيد تأصيلنا للمفهمة 

نبرز بان ماهيتها تتصف بالثراء فالمفهمة هي أيضا الدراسة الدقيقة للمفاهيم أو هي التدقيق والتحقيق في  

هيم وهي تفسير لطبيعة المفهوم من خلال النظر في العلاقات الممكنة بين المفاهيم سواء أكانت علاقات المفا

تضاد وتقابل أم علاقات تحايث أم علاقات تضمن أم علاقات تجاور أو تشابه أو تساو بل إن المفهمة ذاتها  

ية للمنظومات والأنساق المفاهيمية  هي تحليل مفهومي وهي أيضا نقد للمفاهيم فهي الدراسة التحليلية والنقد 

كما إنها فعل تتبع نمو مفاهيم معينة داخل السياق النصّي الفلسفي عبر رصد الجهاز المفرداتي والألفاظي  

 المفاتيحي ثم تقسيمها بحسب أبعاد دلالية و مجالاتية ثم تبين نوعية العلاقات بينها.  

وسائر العلاقات سواء كانت تناظرية أو تحايثية أم تكاملية أو    للتمييز ما بين العلاقة التقابلية بين المفاهيم

علاقة جدلية تربط بين المفاهيم المتقوم عليها الطرح الفلسفي،. المفهمة هي أيضا إعادة إحياء المفاهيم خاصة  

ون  والفيلسوف واضع المفاهيم هو القادم من بلاد الموتى لبعث الحياة في المفاهيم الميتة والتي يجب أن تك

هي كذلك إعطاء المعنى للسؤال الماهوي والمفهومي مثلما إن المفهمة هي التساؤل عن ما لا يكونه المفهوم  

لمعرفة ما يكونه المفهوم .سؤال المفهمة هذا يستمد مشروعيته من كثرة واختلافية السياقات التي يشتغل فيها  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
43 

العلاقة بسيا المفهمة إبدالا اعتباطيا المفهوم. فالمفهمة ههنا هي تشخيص للمفاهيم في  قيته ولذلك لا تكون 

  كلمة.للكلمة ب

من هذا المنطلق إن المفهمة هي الأقلمة والأرضنة : هي أقلمة المفاهيم وأرضنتها في معنى ربط المفهوم  

بإقليمه وأرضه فتكون المفهمة هنا التأسيس لعالم مفاهيمي جديد ومثلما تكون هي الأقلمة. فهي إعادة الأقلمة  

المفهوم الفلسفي هو حدث حي وكل حدث مفهومي هو حركة فهو يحلق كالطائر ليحيط فوق الأرض   لان

التي سيتأرض عليها مرة أخرى من جديد وذلك هو فعل التأريض المفهومي وهو الأرقى ديلوزيا من النداءات 

دائما للمفاهيم هو أن تكون    التيولوجية الميتافيزيقية والهووية والتأصيلية والتواصلية .فأن تكون الفلسفة خلقا

مفهمة بدلا من أن تكون تفكيرا أو تأملا أو تواصلا .فالأقلمة الفلسفية للمفاهيم هي في معنى غرس المفهوم  

لذلك نتحدث عن الأقلمة الغربية أو الأقلمة العربية بما هي مفهومة    .أو في أرضه المخصوصة  ،في إقليمه

المفهمة بما هي الترجمة في معنى  على أنها غرس المفهوم في الأرض العرب ية، وهنا نتحدث أيضا عن 

فالمفهمة بما هي في هذا السياق  .الترجمة النقلية اللغوية أو الترجمة في معنى التأويل وتزويد المفهوم بالقيم

  ينبغي أن تكون تأصيلا للمفاهيم لا تجنيسا لها.   ،الترجمة سواء كانت توصيلية أو تحصيلية أو تأصيلية

لها من   استئصالا  أو  لها  تجنيسا  يكون  أن  ينبغي  للمفاهيم لا  الفلسفي  فالتأصيل  ذلك  أنماطه، ومع  تختلف 

ميادينها إذ لكل ميدان مركباته ومعضلاته. فالتأصيل الفلسفي للمفاهيم ينبغي أن يكون إثراء للنسق المفاهيمي  

لا ينبغي أن يكون توطينا للمفهوم في بمركبات وبمكونات جديدة كما أن هذا التأصيل هو والمفهمة سيان  

أن  الضروري  هذا الإطار من  .في  وإشكالياته  أرضه في وطن غريب عنه وعن صيرورته ومعضلاته 

 نؤصّل التأصيل الفلسفي للمفهوم على أرض الممكن بمعزل عن الدغماطيقية والتعصب للتمحور المفهومي. 

ها بناء، فتأسيس لهوية المفهمة وماهيتها.فالمفهمة الفلسفية  ما نستنتجه إذن هو أن كيفيات المفهمة هي بحد ذات

تعرف وتعرّف بكيفياتها وبمميزاتها ومن خلال تأصيلنا الماهوي للمفهمة ننتهي إلى الإقرار بان المفهمة بما  

هي  هي الفهم القبل مفهومي للمفاهيم المعادل الفهم القبل انطولوجي للكينونة، وبما هي دراسة المفاهيم، وبما  

الخلق والاصطناع الفلسفيين للمفاهيم الجديدة وبما هي التأصيل الفلسفي الراديكالي والتأثيلي للمفاهيم هي  

إبداع مفهوم جديد تماما وغير مألوف في تاريخ الفلسفة فتأسيس لنسق مفاهيمي جديد يتصف بالتميز والفرادة 

ية السيستيمية والمفهمة الفلسفية التحليلي،تحويل  . إنها خلق مفهوم المفهوم،وهي التمييز بين المفهمة الفلسف

الفكرة العامة أو المعنى أو الكلمة إلى مفهوم،إضافة مفهوم إلى النسق أو المنظومة المفاهيمية،خلق معنى 

جديد للمفهوم وللمفهمة وللعناصر المكونة للمفهوم ومركباته، فهي التمعين والتمعني طالما إن المفهمة نظر 

لدلالة وهي أيضا تمييز بين مختلف أنواع الدلالات كالقصدية والمنطقية والمراجعية والإبلاغية.  في المعنى وا

المفهوم في   إنها رسم  الداريدية  بالمعاودة  لنقل  المفهوم،أو  تحديد  المفهوم،  بالتالي هي تعريف  أن الأفهمة 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
44 

لعلاقة ما بين المفهوم والتأطير علاقة بالتعريف الوظيفي والإجرائي للمفهوم .سنقول عنها إنها النظر في ا

والمفاهيم الأخرى.هي التمييز بين المفاهيم المركزية الأساسية والمفاهيم التي تدور في فلكها خاصة والمفهمة  

 هي جهد تركيبي .  

هذه الأفهمة هي دراسة العلاقة بين الزوج المفهومي أو الثلاثي المفهومي او مفاهيم في نسق مفهومي.هي  

ظر في المرجعية المفاهيمية ومرجع المفاهيم، تأصيل العلاقة ما بين المفاهيم  سواء أكانت هذه بالتالي الن

تشابهية                       ،أم  تشاركية  تجاورية،أم  تكاملية  تحايثية،أم  ام  تقابلية،  تضادية  تناظرية،أم  أم  تقابلية  العلاقة 

ين المفاهيم ،و وصل المفاهيم بأصولها الأولى وما يعنيه  أم جدلية دياليكتيكية ،إيجاد علاقة ممكنة ووفاقية ب

 الأمر من خلخلة المفاهيم ومقابلة الأصل بالمشتق والتمييز بين المفاهيم المشتقة والمفاهيم الأولية.  

وإيجاد   المضموني  التأصيل  بأصوله.إنه  الأفهوم  وصل  هوفعل  المفهومي  التأصيل  أيضا  هي  المفهمة 

اهيم، أوهوالتأصيل اللغوي مثل التحديد الإيتيمولوجي والإجمالي،وهي  التأصيل مضامين ومحتويات المف 

اللغوي بما هوالتحديد الإيتيمولوجي والإجمالي، والتأصيل الاستعمالي مثل تحديد مجالات المفهوم،والتأصيل  

والتاصيل النقلي  و التأصيل الاشتقاقي والتأصيل التضادي ، والتأصيل التجاوري  ،  النقلي و التأصيل البنيوي  

التحويليـ، والتأويلي الهيرمونيطيقي، و التأصيل التكاملي والتجديلي الدياليكتيكي والتأصيل السردي الإيتيق  

المفهمة   بين  ما  التمييز  هي  ماهويا  الأفهمة  المفهومية     Conceptualisation.هذه  والنزعة 

Conceptualismeمفهوم ، وهي تنزيل المفهوم في اللغة،   نشاء منظومة مفاهيمية انطلاقا من.هي كذلك إ

وفي الواقع وترسيخ المفهوم كأمر واقع. هذا بالإضافة إلى أنها تقدير قيمة المفهوم وبيان كيف أنها تختلف  

 من فيلسوف لآخر لاختلاف الرؤى الفلسفية للإنسان والعالم.

أصل  في  الفيلولوجي  الجينيالوجي  البحث  إنها  أرضية  على  المفهمة  المفهوم    سنمفهم  تكون  وفصل 

الفلسفي،وبيان رهانات المفهوم إذ لا وجود لمفهوم فلسفي متصف بالبراءة فالتمييز المفهومي بين المفاهيم، 

والفنية،التصحيح   العلومية  اللافلسفية  والمفهمة  الفلسفية  المفهمة  بين  ما  والتمييز  المفاهيم،  بين  المقارنة 

، ومقاومة الشويه الذي يلحق مفهوما ما والدفاع عنه وتفكيك المفاهيم  الدؤوب للمفاهيم والمراجعة الدائمة لها

. 

هوي للمفهمة يبين لنا بأنها التوضيح المفهومي،التدقيق المفهومي،التنظيم الفكري العام للمفاهيم  تطبيقنا الما

ونجاعته فعاليتها  من  والتحقق  السائدة  المفاهيم  في  المفهومية،التحقيق  الاستراتيجيات  في ،تنظيم  ا،الشك 

المفاهيم والثورة عليها،القطع الابستيمولوجي مع السائد من المفاهيم. هي في ذات الإطار المفهمي الماهوي  

الفلسفية   والمفهمة  الفلسفية  المفهمة  بين  المستحيلة،التمييز  والمفاهيم  الممكنة  المفاهيم  بين  ما  التمييز 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
45 

المفاهيم الرئيسية موشاة بشبكة مفاهيمية تكملها،تفسير السفسطائية مثل تحليل المفاهيم ،نقد المفاهيم،جعل  

 المفاهيم. التفسير المفهومي مثل فهم المفاهيم أو الفهم المفهومي أوتأويل المفاهيم و التأويل المفهومي .

إن المفهمة الفلسفية الخالصة هي تجريد المفاهيم وتحريرها من التجارب المباشرة والمشتركة وتحريرها 

الغموض   المفاهيم  من  عن  المجازي  المفاهيم،التعبير  هوية  عن  والبحث  المفاهيم  وكوننة  واللادقة، 

المفهمة  تكون  الممكنة كما  المفاهيم  انطلاقا من خلق  الممكنة  العوالم  تعبرّ عنها،خلق  بمصطلحات أخرى 

لعينية بالوقائع  اختلاقا لللاوجود المفهومي،و ممارسة عنف مفهومي على العالم العيني للتعبير عن الوقائع ا

 المفهومية دون التورط في النزعة الإسمية. فالمفهوم ليس هو العالم بل أداة للتفكير فيه والتعبير عنه.  

من جهة أخرى إن المفهمة هي وصف ما هو موجود،ترجمة مباشرة وغير مباشرة للواقع ،وصف ما هو  

 غير موجود وتعقل الواقع والإنسان والعالم والكون. 

ممّا قدمناه بشان تأصيلنا الماهوي والهووي للمفهمة نفهم بأن المفهمة ليست معطى طبيعي وجاهز  انطلاقا   

 – أو مسقط على الفيلسوف أو تتم بفعل الاعتماد على العالمين الإنساني والطبيعي الخارجي بل هي المفهمة  

الطريق إليها شاق ووعر   المشروع. إنها مشروع فلسفي. فهي مهمة تربوية صعبة ولكنها ليست مستحيلة لان

المهمة  تجربة حدسية وقبلية فهي  ذهنية عقلية وخيالية وهي أيضا  لكنه ليس مستحيلا فهي تجربة فكرية 

الخلق   للمفهوم،فعل  القبمفهومي  الفهم  فعل  هي  إذ  بالممارساتي  النظري  فيها  يتفاعل  التي  المشروع 

هي أيضا العمل التأصيلي التأثيلي بجهاته وأنماطه  المفهومي،فعل الاصطناع وفعل البناء والإنشاء المفهومي.

المذكورة، وهو ما يجعل من المفهمة استشكالا فكريا للمفاهيم تفقه فيها فهي التفلسف في المفاهيم خاصة وان  

المفهمة الفلسفية ليست هبة، أو جائزة تمنح لها بل هي حق فلسفي مقدس فالفلسفة خليقة بأن تفهم وتمفهم فهي  

الجدا والمقولة  لها  والمدلول  والمعنى  والفكرة  والعبارة  والكلمة  للمصطلح  خلقا  ليست  فهي  بالمفهمة  رة 

والمحمول والوظيفة والدوال، والاستدلال والافتراض والإحساس والمدركات الحسية ومسطح المرجعية  

فهمة الفلسفية  ومسطح التركيب الجمالي والرأي والدوكسا و الإيردوكسا والحكم المسبق والحدس ،بل إن الم

تتميز بكونها الخلق والاصطناع الفلسفيين للمفاهيم وهي العمل التأصيلي التأثيلي للمفاهيم من خلال تمييزها 

المفهوم الفلسفي عن المفهوم اللافلسفي وعن ما هو ليس بمفهوم فلسفي وبحث فدراسة لمميزاته ولمميزات 

بكيفياتها وخص العلاقة  في  وتأصيلها  عينها  الفلسفية  المفهمة  المفهمة  بين  وتمييز  اشتغالها  وبآليات  ائصها 

المركبة والمفهمة الفلسفية المعقدة وما بين المفهمة الفلسفية السيستيمية النسقية والمفهمة الفلسفية التحليلية  

 ولذلك المفهمة الفلسفية التي نطلب وعليها نراهن هي المفهمة السيستيمية والمركبة. 

تيمي المركب للمفهمة والفلسفية هو طبيعة المفهوم الفلسفي المركبة أولا، وثانيا استحالة  ما يبرر الطابع السيس 

عزل مفهوم عن النسق المفاهيمي المرتبط به واستحالة اختزال منظومة مفاهيمية في مفهوم واحد حتى وإن 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
46 

لأرضية التي عليها تتأسس  ميزنا بين المفاهيم داخل النسق المفهومي فذلك للوصل بينها هذا ثالثا، ورابعا إن ا

.   Le complexeبل هي أرضية المركب    Compliqué Leالمفهمة ومن خلالها الفلسفة ليست المعقد  

الفلسفية هي أنها مفهمة مركبة   المفهمة  وليست مفهمة      Conceptualisation complexeلذلك ميزة 

ها مفهمة دورية وليست خطية فهي لذلك نفهمها أيضا على إن   Conceptualisation compliquéeمعقدة  

حركة الخلق والتأصيل الدائمين للمفاهيم الفلسفية إذ علاقتها بالمفاهيم علاقة صداقة أسمى من الحب ، هي  

أيضا مفهمة سيستيمية عبرها نفهم بأن المفهمة الحق هي دياليكتيك من كيفية التفكير وكيفية الحياة وليست 

عن الحياة كما تدعي ذلك المفهمة الفلسفية التحليلية .إنه في إطار   هي مجرد إجراء فكري فلسفي معزول

تأصيلنا الماهوي والهووي للمفهمة الفلسفية السيستيمية والمركبة تبرز أيضا ان ما يميزها هو أبعادها فما  

 هذه الأبعاد؟  

البعد التركيبي والبعد الدلالي والبعد  الفلسفية السيستيمية أبعاد ثلاثة هي  التداولي. فمن جهة البعد   للمفهمة 

المكونة لهما   الداخلية  بالبنية  العلاقة  للمفهمة عناصر داخلية في  للمفهوم كما  بأن  ندرك  للمفهمة  التركيبي 

وبالعمليات الفكرية والعقلية الضرورية لخلق المفهوم الفلسفي وتأصيله والمتمثلة أساسا في العقلنة والتذهن  

ع والكوننة لإضفاء الكونية على فعل المفهمة وبالتالي في البعد التركيبي  والصورنة ،وأيضا البنينة والتوق

نطرحه الآتي السؤالي: كيف تتحقق المفهمة ؟ وكيف ينتج بل كيف يخلق الفلاسفة ويؤصلون المفاهيم الفلسفية  

ي لنا أن  ؟ وهو السؤال الذي نطرح أيضا في علاقة بالبعد الدلالي السيمنطيقي للمفهمة الفلسفية والذي يعن

عمل المفهمة ليس هو المفهومية التي تستعيض عن الوقائع بالأسماء والمفاهيم بل هي تفكير في العالم وهي  

إنتاج في معنى الخلق لدلالات جديدة للمفهوم ومميزاته وهي من مميزات المفهمة ذاتها وللواقع والإنسان 

العوالم المستحيلة وبالتالي نفكر في البعدين  والعالم بحيث أصبحنا نتحدث عن العوالم الممكنة بمعزل عن  

التركيبي والدلالي في العلاقة بالبعد التداولي البرقماتي لفعل المفهمة الفلسفية. البعد التداولي هو الذي من  

خلاله نطرح التالي من السؤال : لماذا يخلق الفلاسفة المفاهيم وينفقهون فيها ويؤصّلونها ؟ ولأي استعمالية  

 مة؟  هي المفه

البعد التداولي هو البعد البراقماتي الذي نفهم انطلاقا منه البعد الاستعمالي للمفهمة إذ لم يعد ممكنا عزلها   

عن الواقع الإنساني العام بل يتوجب ربطها بالغائية .وبالتالي يصبح ممكنا التفكير في تيليولوجيا المفهمة  

خلاقية. فكل فعل مفهمة يتحرك ضمن سياقية غائية إيديولوجية  الفلسفية وخلفياتها الإيديولوجية والسياسية والأ

بالمفهمة   المضطلعة  الفلسفية  الذات  لمشاريع  والإنحياز  التبعية  مطلق  في  وان  -ويكون  خاصة  المشروع 

المفهوم الفلسفي ذاته ليس مجرد لفظ ينعزل فيه اللافظ عن الملفوظ ،مثلما إن معنى المفهوم ليس مجردا 

زول عن خالقه بل وطيدة هي العلائق ما بين المفهوم وقصد الفيلسوف واضعه وحجتنا في  بشكل متعال ومع

البعد التداولي للمفهمة الفلسفية هو تعدد وتكثر معاني ودلالات المفهوم الفلسفي الواحد ولذلك لا نفصل في  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
47 

ذه لا يمكن فصلها عن بعضها  المفهوم الفلسفي بين الإشارية التداولية الاستعمالية والعبارية،. أبعاد المفهمة ه

 بل هي في علاقة جدلية دياليكيتية تعزيزية فهي تغتني بتلاقيها مع بعضها إذ تمييزنا بينها للوصل لا للفصل.  

ماهيتها في  التأصيلية  دراستنا  إذن ومن خلال  الفلسفية  وأبعادها  ،وهويتها ومميزاتها    ،فالمفهمة  وكيفياتها 

عن أشكال وانواع المفهمات الأخرى كالمفهمة العلومية والمفهمة الفنية    تتصف بالفرادة. لذلك هي متميزة

 ومن أجل ذلك سنفكر في أجناس المفهمة اللافلسفية لتمييزالمفهمة الفلسفية عن أغيارها من المفهمة. 

  المفهمة ؟    جناسنظرنا هذا هو بحد ذاته نوع من أنواع تأصيلنا المفهومي للمفهمة . فما هي أ 

  المفهمة :   أجناس .1

والهيدقاري مثلا بحصرية  إ الديلوزي  يمثل مجازفة خاصة امام الإقرار  اللافلسفية  المفهمة  تفكيرنا في  ن 

الفيلسوف  لما يميز   الفلسفي للمفهوم، وبأن المفهمة شأن فلسفي بإطلاق إذ لا صديق للمفهوم غير  الخلق 

كر الفلسفي فقط يضطلع بممارسة المفهمة لأنه فكر تأملي تمعيني  الفلسفي مثلا عن العلمي والفني لأن الف

التمعين   وليس  والاحتساب  الحساب  هواجسه  حاسب  فكر  العلمي  الفكر  إن  حين  في  بالمعنى  ،ومهتم 

تتعلق   أنها  طالما  نسبوية  مسألة  فهي  فلسفي  لا  شان  أيضا  المفهمة  بان  نعتبر  قد  ذلك  مع  والتمعني.ولكن 

  دفاع الفقه القضائي وعلم القضاء عن المفهمة في قطاعاتهم.   بالإنساني علاوة على

  المفهمة الفقه قضائية :        -أ 

فقه وعلوم   تعتبر  إذ  المحاماتية والقضائية  المفهمة  المفهمة وهو  إذن عن جنس ممكن من أجناس  نتحدث 

القضاء بأن عالم المرافعات المحاماتية، وعمل القضاء هو عالم المفهمة لذلك ملغّم هو بالمفاهيم وهي نقيض  

القانونية حول صلاحية وشرعية المفاهيم  لعالم الكلمات والألفاظ اليومية المتداولة مثلما إن الجدل والجدالات  

دلالة على شرعية المفهمة العلمقضائية وهي تميز مفهوميا مثلا ما بين الحق والقانون، ما بين مفاهيم الجنحة 

  والجناية، الحدث والراشد، العقاب والإصلاح إلى جانب هذه المفهمة نشير أيضا إلى المفهمة الإيديولوجية . 

  ولوجية السياسوية :  المفهمة الإيدي -ب 

في المجال السياسي الإيديولوجي يعتبر الإيديولوجيون والسياسيون بان المفهمة ضرورة. فنحن نلاحظ بان  

للأجهزة   ديماغوجية مشرعة  أجهزة مفاهيمية  على  قائمة  المضادة  والإيديولوجية  الإيديولوجية  الخطابات 

  سفسطائية.     القمعية ومتواطئة معها لأنها لها تبرير وهي شبيهة بالمفهمة الفلسفية ال

  المفهمة الفلسفية السفسطائية:  -ج 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

48 

فيها ويخلقون   يتحكمون  المفاهيم فهم  يخلقون  إذ  .السفسطائيون  المفهمة  عالم  السفسطائية هو  الفلسفة  عالم 

حقيقية   فلسفية  مفهمة  نعتبرها  لا  ولكن  بالمفاهيم  التلاعب  درجة  إلى  لغوية  لسانية  صيغا  معها  بالتوازي 

مغالطة ولأنها لوقولوجيا ولوقوغرافيا إلى حد التورط في الهوس اللغوي لذلك نميز داريديا  لمراهنتها على ال

  وديلوزيا ما بين اللعب بالمفاهيم ومعها والتلاعب بالمفاهيم لخداع المفاهيم الأخرى وواضعها.  

 Convictionقناع  لذلك نعتبرها أقل شانا من المفهمة الفلسفية السيستيمية المتميزة أيضا المراهنة على الإ

التي تهدف إليها المفهمة السفسطائية كما نفرق أيضا بين المفهمة الفلسفية     persuasionلا على الاستمالة  

  السيستيمية والمفهمة الفنية والعلومية . 

  المفهمة الفنية :   -د 

سريالية والتكعيبية بل  قد نعتبر بان المفهمة شان فني أيضا فالفنان واضع لمفاهيمه كما هو بين في مفاهيم ال

نجد أيضا أن الخلق مفهوم فني كما يطرحه بول كلي وهو يحمل دلالة فنية مخصوصة مثلما عملت الاتجاهات 

بالفنان   في علاقته  الفني  للعمل  مألوفة  غير  جديدة  ودلالات  معان  إعطاء  والمعاصرة على  الحديثة  الفنية 

  وبالإنسان ولمعنى الفن وماهيته .  

  لعلومية :  ة اهـ المفهم 

التقدم العلمي المعاصر وحلول النمذجة السيستيمية محل التجريب وما تعنيه من البعد التداولي البرراقماتي  

والتيليولوجي للعالم قد يجيز لنا اعتبار المفهمة بالإضافة إلى كونها شأنا فلسفيا شأنا علوميا وليست علمويا 

  فلسفي .  لادعاء العلموية بأن لا معنى ولا قيمة إلا لل

فالمفهمة هي أساس العمل العلمي لكي يضمن العلم معقوليته .وبالتالي علميته ولقد بينت الفلسفة الماركسية 

بأن التجديد في العلم يستلزم بالأساس ثورة مفهومية فكل عمل علمي في حاجة إلى  (43)مع فريديريك انجلز

الباشلاردية وال  إذ لا علم حسب الابستيمولوجيا  كوويرية بدون نظرية في معنى الجانب النظري النظرية 

التنظيري للعلوم هو الجانب المفهومي إذ أن كل مفهوم علمي هو بالتأكيد ثمرة نظرية، وما يعنيه الأمر من 

أن بداية العلم هي من بداية المفهمة مثلما إن المفهمة هي الفيصل ما بين اللاعلم والعلم وما بعد العلم القديم  

الجدي قاستون باشلاروالعلم  يقول شيخ الابستيمولوجيا  لذلك  العلمي  والغد  العلمي  الماضي  بين  :  (44)د وما 

العالم الذري مثلما   "يجب التخلي عن مفهومي الموضوع والشيء على الأقل عندما يتعلق الأمر بدراسة 

  للإنسان" . قضت نسبية أينشتاين على المفهوم القديم للقوة والمستمد من التشبيه بالمجهود العضلي

 
  فريديريك أنجلز : تقديم كتاب رأس المال لكارل ماركس . (43) 
  قاستون باشلار : الفكر العلمي الجديد. (44) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

49 

عقلانية العلوم تستمد وجاهتها من قطائعها الابستيمولوجية مع اللاعقلانية إذ في مطلق الحاجة هي باشلارديا  

إلى المفهوم الفلسفي المتمثل في مفهوم القطيعة الابستيمولوجية المخلوق باشلارديا ليتحقق التقدم العلومي 

ا من  هي  العلوم  تاريخاوية  فإن  وبالفعل  المفهوميةالثوري  الابستيمولوجية  اينشتاين    . لقطائع  يقول  لذلك 

: " عملت التطورات اللاحقة على هدم المفاهيم القديمة وخلق مفاهيم جديدة فلقد تخلت نظرية   (45)وانفيلد 

  النسبية عن الزمان المطلق". 

فالعلم أنشتاينيا وبصفة خاصة الفيزيقا ليست جملة من القوانين العشوائية والاعتباطية ،بل هو خلق إنساني  

بم والمفاهيم  الأفكار  من خلال خلق  حرّ  .فمفاهيم  عقلاني  والطبيعي  الإنساني  العالمين  تأثيرات  عزل عن 

الموجة   وازدواجيـــــــة  والتموجية  والكوانطوم  الخاصة  والنسبية  العامة  المادة -النسبية  ومادة  الجسيم 

واللاحتمية والارتياب واللادقة هي مفاهيم ميكروفيزيقية مخلوقة عقليا وهي الضامنة للبداية الفعلية للفيزيقا  

  : " ينبغي الاعتقاد بان المفاهيم الفيزيقية ما هي إلا خلق حر للفكر الإنساني".   (46)ول اينشتاين وانفليد إذ يق

ولبيان حضور المفهمة في العلوم نبرز أيضا ان خلق علماء الإنسان لمفاهيم كان الأصل في ميلاد العلوم  

هاقيورية أو علم نفس السلوك أو السلوكية كما الإنسانية فالخلق الباقلوقي لمفهوم السلوك أسهم في ولادة البي

مع الواطسونية مثلما إن الخلق الفرويدي لمفهوم اللاوعي جعل من التحليل النفسي علما باللاوعي .وبالتالي 

المفهمة تطوير للعقلانيات العلومية إذ سيتدعم حضورها مع خلق مفهوم النمذجة وبشكل أساسي مع النمذجة  

خلالها أيضا ننتقل من المفاهيم الكلاسيكية العلمية إلى نسق مفاهيمي جديد فنتجاوز   السيستيمية والتي من

مثل لأنه ولماذا والتفسير والتحديد والعلية والآلية والنتيجة إلى مفاهيم النمذجة   (47)مفاهيم النمذجة التحليلية

  والتصرف.  السيستيمية وهي بغاية ولم لا والفهم والتأويل والتصور والمشروع والقصدية

فالازدهار الابستيمولوجي للعلوم هو ازدهار مفهومي لان كل ثورة علمية هي ثورة مفهومية، بل الخلق  

هيزنبارق فيرنز  الرئيس حسب  الشرط  هو  والميكروفيزيقي    (48)المفهومي  الماكروفيزيقي  العلومي  للتقدم 

جد  تطور  المسبق لأي  الشرط   المفاهيم  : " ستبقى  قائلا  نجده  فإن لذلك  حال  أي  وعلى  المستقبل،  في  يد 

  اكتشاف نظام جديد من المفاهيم هو أكثر من طريقة جديدة في الفكر" 

ما نلاحظه إذن هو القيمة الابستيمولوجية المعرفية للمفهمة العلمية وإذا كان تاريخ العلم هو تاريخ الأخطاء 

ريخ تصحيح المفاهيم الخاطئة من خلال فهو بالضرورة تاريخ المفاهيم الخاطئة ولأنه لها تصحيح ،فهو تا

  الثورات المفهومية.     

 
(45) Albert Einstein et  Léopold Infled, l’évaluation des idées en physique , p 23  
(46) ibid, p 26. 

  .    2009جانفي  21متفقدو الفلسفة : عادل الحداد واحمد الملولي والطيب الجلاصي، حلقة تكوينية: العلم بين الحقيقة والنمذجة.  (47) 
  .   49 - 48ية للعلوم الثووية، ترجمة أحمد مستجير. ص فيرنزهيزنبارغ، المشاكل الفلسف (48) 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
50 

من هذا المنطلق إذن إن حركة العلم هي أيضا حركة المفهمة وهي في الآن ذاته ما يجمع بين الفلسفة والعلم 

الفلسفي   إن  مثلما  يوجد،  أن  ينبغي  هو موجود وما  لما  واختلاق ووصف  فكلتاهما خلق  بينهما  يفرّق  وما 

الفلاسفة    والعلمي مقاس  على  والعالم  للإنسان  وخلق  وللخيالية  للعقلانية  تكريس  المفهمة  فعل  خلال  من 

والعلماء لكن هاجس الفلسفي ليس بشرطه العثور على ما لا وجود له بقدر ما هو التطلع إلى ما يحب أن  

مختلفة عن المفهمة  فهي    .وهي تراهن على الكلي الكوني الإنساني  ،يكون وبالتالي تظل المفهمة الفلسفية

  العلومية دون أن يحجب عنا ذلك أن العلم أحد أشكال الفكر البشري الخلاقّ. 

ها هذا يتأصل ة عن أجناس المفهمة المذكورة تميز وهي متميز  ،تلك هي المفهمة الفلسفية السيستيمية والمركّبة

  فما شروط المفهمة الفلسفية؟   .من خلال ما تستوجبه من مقتضيات وشروط لتحقق فعل المفهمة الفلسفية ذاته

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
51 

  شـــــروط المفهـــــمة الفلســــفية :   الفصل الثالث:

لأن المفهمة الفلسفية ليست معطى طبيعيا أو مسقطا على الفلاسفة ، و لأنهما أيضا  ليست فعلا عشوائيا و  

اعتباطيا أو وليدا للمصادفة ، و لأنها المهمة  بماهي المشروع الفلسفي الخلاق فإنها تقتضي شروطا تكون 

تحقيقها كخلق للمفاهيم  الجديدة أبدا و كخلق   بمثابة  الدروب المؤدية إلى تحقيقها. و بالتالي تحققها و بالتالي

للخلق المفهومي و كفعل تأصيلي تأثيلي للمفهوم و للمفهمة ذاتها  و كفعل للفهم و  الافهام و لان الفيلسوف  

الحقاني هو الخالق للمفاهيم بالأصالة لا بالوكالة فهي  تقتضي شروطا ابستيمولوجية و شروطا منطقية و 

شروطا لغوية و شروطا إستشكالية و حجاجية و شروطا ايتيقية و شروطا سياسية   شروطا أنطولوجية و

و الشروط الأولية التي بواسطتها  يكون عمل المفهمة الفلسفية  ممكنا  ، هي التي تمثل المفترضات المسبقة  

  و مباحا في علاقة بالشروط الداخلية و الخارجية الفلسفية و غير الفلسفية. 

 :   جيةالشروط لإابستيمولو -1

تتمثل الشروط الابستيمولوجية ، و هي إحدى الشروط الداخلية لتحقق فعل المفهمة الفلسفية في المقتضيات  

التجريبية و العقلية  و الخيالية  و الحدسانية على خلاف التصورات الفلسفية الامبريقية التي تعتبر الخبرة  

تستبعد التجربة من حركة المفهمة أو الرؤى   و التجريب أساسا للمفهمة أو التصورات الفلسفية العقلانية التي

الفلسفية الحدسانية التي ترى في الحدس المؤهل الأوحد للمفهمة مثلما ينفي شق منها كما مع  البرقسونية أن  

تكون المفهمة خلقا فلسفيا من حيث المبدأ بتعلّة أن المفاهيم في الطبيعة أو الطروحات الفلسفية القلبية التي  

  مفهمة في القلب و من خلاله المعرفة  القلبية :  تختزل فعل ال

هذه    كل  تقتضي  المفهمة  حركة  بأن  الإقرار  إلى  المفهمة  فلسفة  في  نشرع  الفلسفات  هذه  من  الضد  على 

الاسطقسات  أو العناصر بما هي الملكات الفلسفية الأساسية لتكون المفهمة ، فملكة المفهمة تستوجب إذن 

حد ذاتها تعكس قدرة ملكة  ة و العقلية و الخيالية و الحدسية و القلبية و هي بحضور المقتضيات الامبريقي

ملكة   و  التعقل  ملكة  الحدس   التخيل التجريب،و  ملكة    و 

المفهمة.  ملكة  ضمان  على  القلبية  الملكة  عقلاني   بالتالي    و  و  خبري  فعل    فالمفهمة 

تجربة الحسية الساذجة لنتحدث عن التجربة  و خيالي و حدسي و قلبي فهي عجينة  من الخبرة  بل نتجاوز ال

الذهنية و العقلية   و الخيالية و الحدسية و القلبية لينشأ الوعي الحقيقي  بما هو وعي خبري    و عقلي و  

خيالي    و حدسي   و قلبي بملكة المفهمة و بالفعل لا يمكن عزل هذه الملكات عن بعضها إذ بتفاعلها يكون 

ون الفيلسوف خالقا للمفاهيم عبر الدماغ بما هو العقل أو الروح أو الذات  و ما  يكون  التفكير الفلسفي فيك

الفيلسوف ديلوزيا غير  بلورة دماغية أين نفهم بأن الدماغ هو الذات  السميا . و لتدعيم الديلوزية نقول بأن 

حركات ولودة  للمفاهيم خالقة    الحركات الدماغية  الخبرية  و العقلية و الخيالية    و الحدسية و القلبية هي

و هذه الطبيعة الولودة للملكات الامبريقية و العقلية   و الخيالية و الحدسانية    و القلبية  هي التي  مؤصلة،و



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
52 

تضمن للمفهمة  أن تكون ولودة  و في هذا السياق تقتضي المفهمة التحكم في العالم و التعنيف الخبري و 

ي  و الحدسي    و القلبي لأنساقه و منظوماته المركبة لضمان الخلق الحق  الذهني  و العقلاني و الخيال 

  للمفاهيم و للتعبير عن العالم بمفاهيم الفيلسوف لا  بما هو هو . 

هذه الملكات  هي أيضا في رتبة الشروط الجنيالوجية الفيلولوجية  و السبليولوجية و التي تمكن من التنقيب 

الفلسفية    الذاكرة  المفهمة بماهي  الجيد في  بالتالي أنها تحقيق الملكة  للمفاهيم و  الدقيق  و الإنسانية للخلق 

وضع الجدةّ المفاهيمية و التحقيق في المفاهيم و التأصيل الجنيالوجي النسابي  و الفيلولوجي و السبليولوجي 

المفهمة  الفلسفية للاستغوار و النبش في عالم المفهمة و هو ما يضمن لها عظيم مشروعية و منزلة لتمييز  

و المركبة  عن المفهمة الزائفة   و المتهافتة ، هذه الشروط الايستيمولوجية هي واحدة من     السيستيمية

تتمثل الشروط   الداخلية  للمفهمة لأنها شروط فلسفية مثلما نتحدث عن الشروط المنطقية ، ففيم  الشروط 

  المنطقية لتحقق المفهمة الفلسفية؟ 

 :  ـــــقيةالشروط المنطــ -2

بحاجة نحن في حركة المفهمة الفلسفية إلى المنطق ليس فقط لان المنطق هو  اورقانون  الفكر بل نعتبره 

أيضا مقتضى أساسيا لها إذ ان المفهمة بكيفياتها المختلفة خاصة  تلك المتعلقة بالتعريف الموجب و السالب 

ل أو الفصل  بشكليه : منطق عدم التناقض و منطق  ،أو بالتقصي في ماهية و في هوية المفهوم، أو في الوص

التناقض فنحن نحتاج مثلا المبادىء الثلاثة للمنطق الارسطي مثل مبدأ الهوية و مبدأ عدم التناقض و مبدأ 

الثالث المرفوض كما تميز بين المفاهيم الصائبة و المفاهيم الخاطئة و المفاهيم الصالحة و المفاهيم  الفاسدة 

ا . بما هو  من خلال   المنطق الهيقلي  الفلسفية  الخطأ مثلما تقتضي المفهمة و  المنطقي للصواب و  لتقعيد 

منطق مبدأ التناقض كأن نعرف المفهوم  بنقيضه و لأننا نحتاج في المفهمة الى الصورنة و التجريد فاننا  

أنطولوجية،  ما   واجدون في المنطق الصوري  و الرمزي سندا لتشكيل المفهمة التي تقتضي أيضا شروطا

  المعنى بذلك ؟ و كيف تمثل  هذه الشروط مقتضيات المفهمة الفلسفية؟ 

 الشروط الأنطــــولوجية :   -3

هذه الشروط الانطولوجية هي  في مطلق العلاقة بالشروط الابستيمولوجية و هي متمثلة أساسا في مسطح 

  المثولولية أو مسطح المواجدة و الشخصيات المفهومية. 

فالمفهمة الفلسفية تقتضي من حيث المبدأ كينونة ابستيمولوجية أنطولوجية  هي الفيسلوف صانع المفاهيم و 

معمل صناعة المفاهيم ،بل قد نشارك الديلوزية الإقرار بأن الفلسفة الواضعة للمفاهيم هي فلسفة الأرض.  

إنسانيا    -لذلك ليست المفهمة شأنا  ميتا  بما هي الفلسفة الأرضية المنهمة بذاتها و المهتمة  بمشكلات الأرض  

فلسفي بل هي على الضد من ذلك شأن إنساني فلسفي بإطلاق فقد يكون الفيلسوف بخياله معلقا ما  -أو ميتا 

بين السماء و الأرض و لكنه سرعان ما يعاود العود على الأرض للتأرض فيها، من خلال المفهمة و لان  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
53 

ج إلى الكائنات الحية المفكرة و إلى شروط لا مفكرة فالفلسفة الأرضية لا  المفهوم كائن فكري حي فهو يحتا 

تضطلع بالمفهمة إلا من خلال إيجاد أرض هي كالصحراء المتحركة التي لا تستقر على حال ، إنها مسطح 

  المثولية او بماهو مسطح المحايثة . 

     Plan immanenceمسطح  المحايثة :   -أ

أساسا للمفهمة فهو شرط رئيس  لذلك ان خلقه ضروري لخلق المفهمة . نفهم   ان  مسطح  المحايثة  يعتبر

مسطح المثولية على انه الأرض التي نستمد منها المفاهيم و نصدرها لذلك هو بمثابة المصدر أو لنقل المأتى  

يؤهله ليكون  الذي منه بالمفاهيم  إذ أنه حامل لمعاني الاستواء  و الاحتواء  و التخطيط و التحليق و هو ما 

مقتضى أنطولوجيا للمفهمة التي لا تحتاج إلى مسطح  المرجعية  العلمي أو مسطح التركيب الجمالي الذي 

  يقتضيه الفن. 

من حيث المبدأ لا ينبغي الخلط ما بين المفاهيم و مسطح  المحايثة بل يجب الوعي بأنه بالرغم من الاختلافات  

ض علاقة تلازمية و ليست علاقة تقابلية تناقضية  .فمسطح المثولية  ما بينهما فان علاقتهما ببعضهما هي مح

أي مسطح المحايثة ليس مفهوما الذي هو بدوره ليس مسطح  المحايثة  ، و  الذي ليس هو أيضا  مفهوم  

فإنها  تكوينية  بنائية  لها  هي في جوهرها  المؤثلة  للمفاهيم و  الواضعة  الفلسفة الارضية  المفاهيم، و لان 

ع بخلق المفاهيم و تسطير  المسطح المثولي  باعتبار  تلازمية هذا الخلق المفهومي مع هذا التسطير اضطلا

و لان المفاهيم كالموجات المتأرجحة ما بين الصعود و النزول فان المسطح سيكون ضمّا  و إفلاتا لها . إذا  

المتجا  المتناهية  للحركات  الامتناهية  السرعات  بمثابة  المفاهيم  في علاقة  كانت  الخاصة  لعناصرها  وزة  

بسرعة الفكر و التفكير فان مسطح المثولية هو ضم للحركات اللامتناهية   التي ما أن تجتازه تعود إليه مرّة  

أخرى و إذا كان المفهوم هو الأرخبيل أو هو الهيكل أو هو بمنزلة العمود  الفقري للجسد  الإنساني فان  

س الذي يفيض على ما كان في حال العزلة و التوحد و لان المفاهيم الفلسفية  مسطح المثولية هو بمثابة التنف

مساحات ،    و مطلق احجام فان مسطح المثولوية هو المطلق  اللامحدود ، و إذا كانت هي أشكال آلة فانه  

ل هو أيضا بمنزلة الآلة المجردة و إذا كانت المفاهيم أحداثا فانه الأفق المطلق  و هو بذلك أفق الأحداث ب

الإطار المكاني الذي تخزن فيه الأحداث المفاهمية و بالتالي نفهم ، ان مسطح المثولية هو في علاقة شبهية 

بالصحراء  و قد أصبحت مقاما هو السكنى الممكنة للمفاهيم و هي تسكنه و تقيم فيه دون امتلاكها  لها  فهي 

الشعر فالمف دائمين تسكن بيوت  القبائل الساكنة في حال ترحال و ترحل  و  الفلسفية  هي كالعشائر   اهيم 

الصحراء و بالتالي مسطح المثولية هو الأرض الكينونية الانطولوجية التي تقيم فيها المفاهيم ترحليا مثلما  

انه يسمح بتمكين توصيل المفهوم فهو صورة للفكر الفلسفي دون أن يكون هو مفهوما  مفكرا أو يقبل  الفكر  

ل الفكر و التوجه فيه  لذلك هو ليس رأيا نبلوره حول الفكر كما انه ليس حالة من المعرفة بل انه استعما

بشأن الدماغية الإنسانية و بالتالي مطالبون بأن نفهم  بأن مسطح المثولية بما هو مقتضى أنطولوجي للمفهمة  

لنوس بما هو المانح صورة  له وجهان هما الوجه الطبيعي و الوجه النوسي و نقصد بهما مع الديلوزية أنه ا



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

54 

للفكر .نفهم هنا النوس على أنه القوة العقلية الانطولوجية الكامنة في الكون و الخالقة المحركة له كما تفهمه  

الأنكزاقورية     الميتافيزيقا 

  و الهيقلية  و بالتالي ضروري تجاوز دغمائيتي  الفيزياويين  و النولوجيون.  

الانطولوجية و الابستيمولوجية لمسطح  المحايثة بما هو مخلوق فلسفي  فهو من هذا المنطلق نفهم المنزلة  

المقتضي القبفلسفي  للمفهمة الفلسفية   ذاتها في حين ان المفهوم هو بداية الفلسفة الشيء الذي يعني استحالة 

ر الفلسفي  يالتفكتصور فلسفة أو مفهمة  بدونه  كما أنه ما من خلاله نميز فلسفة عن أخرى لذلك هو ثقل  

ديلوز .  المفهمي جيل  يقوله  مما  قولية  حجة  أقدم  الإثباتي  الحجاجي  السياق  هذا    في 

" الفلسفة هي في  الآن نفسه خلق للمفهوم و رسم للمسطح  ... ان مسطح  المحايثة    49و فيليكس  قتاري : 

  هو الذي يشكل الارضية المطلقة للفلسفة"  

ان خط مسطح المحايثة شرط رئيس للمفهمة اذ هو ارضها الانطولوجية و الابستيمولوجية           و  

ل التفكير هذا مع أنه اللامفكر في التفكير الفلسفي فهو  الإستراتيجية  إذ بواسطته تتم المفهمة و من خلالها فع

يبدو لا فلسفيا .و مع ذلك فالشروط اللافلسفية ديلوزيا هي  في عمق الفلسفة  عينها بل ان حضورها في 

الفلسفة اقوى منها هي ذاتها و لأجل ذلك نحتاج في المفهمة  الفلسفية و من خلالها الفلسفة الارضية بماهي  

همة إلى الفهم اللافلسفي للفلسفة فالمسطح هو ما يشيد الفلسفة لذلك نحصنه من تعريفه بأن يكون   فلسفة المف

برنامجا أو غاية أو هدفا أو أداة بل هو مطلق التربة التي يخلق فيها المفهوم و تقع تربيته فيها مثلما ان  

ه تقع الغربلة و هو الذي يدافع لكأنه ديلوزيا  ما ب   CHAOSمسطح المثولية يساهم في القطع مع  الشواش  

عنّا ضد الكاووسي فوجود المفهمة الفلسفية في العلاقة بكينونة الفلسفة مشروط  بالخلق الفلسفي الحر  و  

الصارم و المنظم لمسطح المحايثة هذا بالرغم  من أنها تقتضيه مثلما يخلق أصدقاء المفاهيم الشخصيات 

تشكل المفهمة خاصة و أنه لا يمكن  الفصل بين المفاهيم و مسطح     المفهومية ،و التي من خلالها يتم فعل

  المحايثة و الشخصيات المفهومية. 

   Personnages  conceptuelsالشخصيات المفهومية :   -ب

خيالية في حين ان الشخص     Personnageالشخصيات المفهومية ليست كائنات  واقعية   لان الشخصية  

Personne     و الفلسفة   بحد ذاتها      لتحقق الفعل المفهمي الفلسفي شرطا أنطولوجياواقعي و هي تعتبر

  فما مبررات ذلك ؟  

 
la philosophie est à la fois création   « Philosophie G.Deleuze et F.G uattari qu’est que la     49

de concept et instauration du  plan – c’est un plan d’immanence qui constitue le sol absolu de 

la philosophie » p 46 .  

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
55 

الشخصية المفهومية هي مفهومه على انها  الشخصية الفلسفية الخيالية التي يتصف وجودها لا حضورها  

بالغموض و هي بمثابة الوسيط ما بين  المفهوم و مسطح المثولية ، الشخصية المفهومية   تبدو ديلوزيا  

هو   أو  الكارتيزياني   الكوجيطوا  في  كما  كالجني   او   ، "أنا"  القائل  من    كالأبله  السابق  بشأن  المهتم 

المفترضات و هو الذي يضطلع بتسطير مسطح المحايثة المواجداتية فالشخصية  المفهومية   هو المفكر  

الخاص الموجود في علاقة تضاد بالاستاذ العمومي و السكولاستيكي مثلما إنها شخصية غريبة و عجيبة  

الجني     لكأنه 

م فلسفيا على أنه في الغالب مقبول و متسم باللطف، و في بعض و  الاستثنائي الخارق للعادة ،و هو مرسو

الدجال. و قد صيّر سقراط في  فيها كالمسيح  الفلاسفة شخصيات مفهومية غير مرغوب  يرسم  الأحيان 

بعض المحاوارات مكروها. و نظرا لقيمة هذا المقتضى الانطولوجي تحيي الفلسفة و تكون استعادة لحياة  

المفهومية تربة    الشخصيات   لكأنها تحت  اسم  بدون   متحجبة و  و  لكنها متخفية  و  الفلسفة  كل  في  فهي 

  الأرض و نحن مدعوون الى استعادتها مرّة أخرى.  

الشخصية المفهومية حاملة لاسم علم  فسقراط هو الشخصية  المفهومية الأساسية  في فلسفة أرسطوقليس  

لشخصياتي المفهومي،  لكن من الضروري تجنب وهو ما يشرع الحاجة في المفهمة إلى هذا المقتضى ا

الخلط ما بين الشخصيات  الحوارية و الشخصيات المفهومية على أساس ان دورها هو القيام بالحركات 

المضطلعة بوصف مسطح المثولية للكاتب أو للفيلسوف خاصة و أن الشخصية المفهومية ليست في علاقة 

الفيلسوف كالظرف  تمثيلية به. فهو   ليس هو الفيلسوف و ل كنها تتدخل بقوة في العمل المفهمي إذ أن  

يحوي الشخصية المفهومية و يحيط بها سواء كانت أساسية  او اقل اساسية منها. فهي في تبعية لصديق  

المفاهيم و ليست في علاقة استقلالية عنه إذ أن اسم الفيلسوف هو الاسم المستعار بالنسبة إلى الشخصية  

مثل الرمز المفهومية  و  المجردة  الشخصية  عن  نميزها  إننا    ما 

و الاستعارة اذ هي شخصية تعيش بل ان لها إصرارا عجيبا على العيش و الحياة و لأجل ذلك فان  مصير    

الفيلسوف يتجه إلى أن يصبح شخصية المفهومية  و هي ليست شخصية  ميتوسيا أسطورية أو تاريخية   

بل   أدبية  بطولة  ذات  أو  روائية  موضوع  أو  هي  بل  الفلسفة  لمواضيع  الابستيمولوجية  الرتبة  في  هي 

موضوعاتها و ما يؤكد ارتباط قدر الفيلسوف بشخصياته المفهومية  هو أن ديونيزوس  يصبح فيلسوفا و 

يصبح فريدريك نيتشه  ديونيزوس كما أصبح أفلاطون سقراطا و أضحى سقراط فيلسوفا . و لبيان وجاهة  

الانطول المقتضى  المفهومية  هذا  القوى   في منزلة  المفهومية هي  الشخصيات  بأن  الديلوزية  تبرز  وجي 

المفتعلة للفكر من قديم أماكنه و مواضعه و غرسه في جديد الأماكن اذ أن الشخصيات المفهومية كائنات  

فسها  ممكنة و مفكرة مثلما انهم يفكرون عوضا عن الفلاسفة فهي شرط إمكان المفهمة الفلسفية و الفلسفة ن

،و هي أيضا شخصيات باتولوجية ترغب في العزلة و مصابة بالهوس و الشيزوفرينيا  فهي كائنات مجنونة  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

56 

و مفكرة .و لذلك كانت الفلسفة ديلوزيا شيزوفرينيا  فهي  تفكر كما لا يفكر الكل ، و لان الفلسفة كفكر  

  الحيوات  الممكنة عمليا.  فإنها تسعى إلى تطبيق إرادتها في  المفهمة و في خلق    Fiatعملي 

مما تقدم نفهم حاجة المفهمة الى الشخصيات المفهومية و هي التي تخلق لا فقط مسطح  المحايثة  بل المفاهيم 

" ان المفاهيم لا يقع استنتاجها من مسطح  المحايثة بل يجب أن  1لذلك يقول جيل ديلوز و فيليكس قاتاري :  

  المفاهيم على المسطح . تكون هناك الشخصية المفهومية لخلق

هكذا اذن اننا في  فلسفة المفهمة لا نفصل بين المفاهيم و مسطح  المحايثة  و الشخصيات المفهومية التي 

التفاعل الايجابي الضامن للخلق  بينها هي علاقة من  الفلسفة الارضية  المفهمية . فما  تبدو متعاطفة مع 

الديلوزية   اعتبرت  لقد  و  للمفاهيم  إبداع  الفلسفي  أما  بالعقل  تسميته  يمكن  المثولية  مسطح  تسطير  بأن 

الشخصيات المفهومية فهو التخيل في حين أن  اسم الذهن أو التذهن ملائم لخلق المفاهيم ،وهي كلها ملكات  

متكاملة مع  بعضها البعض و لا تكون كذلك إلا بحضور ملكة الذوق المكرسة لملكة المفهمة التي تقتضي  

المفهمي أيضا شروطا سي العمل  لغوية تضمن أيضا أصالة  لكن أيضا شروطا  بيداغوجية. و  كولوجية و 

  الفلسفي فكيف  للغوي أن يكون شرطا للمفهمة؟ 

 الشـــروط اللـــــغوية :   -4

ان ما يشرع الى التفكير في الشروط اللغوية  للفعل المفهمي الفلسفي هو أنه فعل   تأصيلي تأثيلي و خلقي  

في اللغة بما هي اللسان في  جانبه القواعدي المؤسسي النحوي  و الصرفي   و الكلام في    اذ لا يتحقق الا

جانبه النفسي السيكولوجي مثلما ان الايتيمولوجي  أو علم أصول الاشتقاق اللغوي مثلا هي فلسفية  بامتياز. 

ة بالعناصر  المكوّنة له و  كما ان المفهمة في كل كيفياتها هي في حاجة مطلق الى اللغوي اللساني في العلاق

و المجازية الخطابية للنص فعلاقة المفهوم     الصوت الشكل لذلك نحلل مثلا الاشكال و الصور النحوية  

باللغة هي كعلاقة الحق بالقانون .مثلما ان ما يبرر المقتضى اللغوي هو أن المعاني و الدلالات المعقدة و  

ية و التي تعتبر خطرا يتهدد الدقة المفهومية لذلك ضروري نقدها  الملتبسة في اللغة الاستعمالية و الطبيع

  باللغة الفلسفية 

التعملق  الفلسفي مرتبط بالخلق الفلسفي للغة جديدة تمكنه من خلق مفاهيم جديدة     بأن  51و لقد بين هيدقير 

مصادر جديدة للتفكير   لذلك نجده  قائلا:"ان الفلسفة عظيمة تعرف باقلاعها عن  تكلم لغة الجميع   مكتشفة  

  و محطمة للتجارب و المقاولات المألوفة للفكر فتكون بالتالي خالقة لمفاهيم جديدة للتفكير في الواقع " . 

الفلسفي للمفاهيم متزامن ضرورة مع الخلق الفلسفي   ندرك اذن منزلة اللغة في المفهمة الفلسفية  فالخلق 

غ اللغة  تكون  ما  اذ   أيضا  النحوي  و  للمفهمة اللغوي  اللازم   الوسيط  أنها    ير 

 
50  G.Deleuze et F.Guattari , méme référence : «  les concepte ne se déduisent pas du plan, il faut le personnage 
conceptuel  pour les  créer sur le plan ». P.P 83-84 . 
51  Martin Heidegger , qu’appelle t-on penser ? «  Une grande philisophie se reconnait en ce que , sans renoncer  
jamais  parler, la longue de tous elle découvre en celle-ci de nouvelles ressources pour la réfléchir , briser les 
expériences et les catégories habituelles  de pensée et inventer les concepts noefs  pour penser le réel ». P89 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

57 

و ما تكون المفهمة اذا لم تكن صناعة للغة الفلسفية و تحقيق في المضمون اللغوي  للمفهوم و في صيغه    

و بنياته اللغوية فاللغة هي الاطار الخاص  للمفاهيم ، و قد نقول بان المفهوم جملة بل هو لغوي  يستمد 

ف اللغة  من  الايتيمولوجية  الاصطلاحية كينونته  المفهوم    مكونات 

بأنه لا    52و الاستثمارية  هي مكونات لغوية ، قيمة المقتضى الغوي تحملنا الى الاقرار مع فلاسفة اللغة  

تفلسف الا داخل اللغة  ،و هو ما يعني أيضا بأن المفهمة الفلسفية  تفترض أيضا العودة  الى المعاجم و 

رى للقيام بفعل الترجمة و ههنا نتحدث مبدئيا عن المقتضى اللغوي  القواميس و التعرف على الالسنة الاخ

  في العلاقة بالمقتضى  الترجمي .

المعنى   أو  العامة  الفكرة  مفهمة  أن  في  اللغوي  المقتضى  وجاهة  تبدو  أخرى   جهة    من 

تاريخية و اللغة و النظر في المعاني الممكنة للمفهوم عبر الاعتماد على أوجه اللغة الايتيمولوجية و اللغة ال 

فالمعنى   الاستعمالياتي  الوجه  ذات  الفلسفية  التداولية  و  اليومية  التداولية  بين   للتمييز  السيمنطقية  الدلالية 

علاقته باللغة نفهمها في نواح ثلاثة هي في علاقاته  باللغة اذ نعبر عنه من خلال كلمة   أو لفظ ،و بالفكر  

لواقع للبعد التداولي للمفهوم كما نحتاج اللغوي لنقارب المفهوم مجازيا  طالما  ان المفهوم يعود إلى  فكرة با

فنعبر مثلا عن المفهوم  بالعصفور الساحر الساخر أو عن الفلسفة ببومة مينرفا بل اننا في المفهمة الفلسفية  

ى اللغوي في حاجة الى المفهمة النحوية في علاقة بالنحوين الاستنتاجي و العرفاني، بل ما يثبت  المقتض

التشقيقي   الايتيمولوجي  التأصيل  جهاته  من  جهة  في  هي  الفلسفية  المفهمة  أن    هو 

و اللغوي في علائقه الممكنة بأجناس التأصيل الأخرى لذلك تسعى فلسفة اللغة في إطار المفهمة إلى أسلبة 

المميز لابتكار صور و    اذ للمفاهيم الفلسفية معان أسلوبية مثلما ان اللغة هي الفضاء  Stylisationاللسان  

؟    الاين  و  المتى؟  و  ؟  الكيف  مثل  من  استفهامية    صيغ 

  و الما هو ؟  و من جانب اخر  ان التقدم المفهمي يفترض تقدما لغويا. 

هكذا  إذن لا يمكن الاستغناء في عمل المفهمة الفلسفية عن المقتضى اللغوي و لا أيضا عن المقتضيات  

  حجاج فكيف لهما تحقيق المفهمة؟ الفلسفية كالاستشكال و ال

 الشروط الاستشـــــكالية الحجاجية :  -5

نفكر في الشروط الاستشكالية الحجاجية في مقتضيات المفهمة الفلسفية أولا لأنهما  من الإجراءات الأساسية  

للتفكير الفلسفي مثل المفهمة  اذ لا نتصور فلسفة بمعزل عن ثلاثتهم ، و ثانيا لأنهم يمثلون  بحق كيفيات 

بينهم فكل مفهوم فلسفي يمثل نقطة البدء في المساءلة  التفكير الفلسفي الحقيقي و ثالثا للعلاقة التكاملية الجدلية  

و الاستشكال فالفيلسوف أرسطوقليس مثلا  يعتبر بأن السؤال الذي طرحه  عليه مينون " هل يمكن  أن  

 
  بول ريكور ، مارتن هيدقير ، يورقن هابرماس ، ريتشارد رورتي ، كارل أوتو ابل .  52 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
58 

نتعلم الفضيلة؟  هو سؤال سيء الطرح لان المفترض  قبل ذلك هو طرح السؤال الماهوي الرئيس و هو "  

  خاصية شيء ما نحن لطبيعته جاهلون؟  ما الفضيلة؟  و كيف نعرف  

فلسفية لمشكلات  تركيب  المفهوم  لان  المفهمة  في  الاستشكالي  المقتضى  أهمية   أيضا    ندرك 

و لأنه أيضا يستوجب إشكالية ما في مجالها نقوم إما بمراجعة  المفاهيم القائمة أو خلق مفاهيم جديدة مثلما   

الشبكة   إلى  أو ضمه  مفهوم  إضافة  بعملية  فنضطلع  الإشكاليات   و  المشكلات  ملتقى  يشترط  المفهوم  ان 

تشكال هو تكوين المشكل  و  الترقي به المفاهمية  ثم انه إذا كان المفهوم معالجة لمشكل أو حل له فان الاس

نحو  الإشكالية  للتحرر من البداهاتية مثلما ان التشكيك في السائد  من التمثلات العفوية السائدة حول مفهوم  

ما يعني  لنا أن المفهمة تشترط استشكالا ،و لكن أيضا حجاجا .فلكي نتواصل نقديا  المفهوم الفلسفي مطالبون  

اجي استدلالي لضمان شرعيته  و بالتالي في حاجة  نحن في فعل المفهمة إلى  المقتضى   نحن بخلق نظام حج 

و أيضا لبلورة  موقف فلسفي  حول المفهوم     Persuasionلا للاستمالة    Convictionالحجاجي للاقناع 

هومي خاصة و  المخلوق أو للدفاع عن الطبيعة العلائقية بين المفاهيم أو حول أنماط التأصيل الفلسفي المف

الحجاج ضروري في مراهنة المفهمة على الإقناع لا على الاستمالة و هو ما يعني أن فعل المفهمة يفترض 

  أيضا شروطا ايتيقية كالحوار و المناقشة و الشجاعة و المسؤولية و الاستقلالية .فكيف تقتضيها المفهمة؟  

 :    الشروط الإيتـــــيقية -6

بما هي مفهومة     إيتيقا المفهمةه الشروط هو أنه لا معنى للمفهمة بمعزل عن  ما يشرع الحاجة المفهمية لهذ 

ههنا على أنها المبادئ النظرية المحددة لكيفية الفهمة الجيدة وللكيفية الجيدة للمفهمة في العلاقة بالمفهمة  

بكة مفاهيمية " جديدة ككيفية تفكير و كيفية  حياة ،. فالمفهمة تقتضي النقد لزلزلة المفاهيم السائدة و خلق ش 

متصفة بالوضوح فالنقد يعكس وعيا بأزمة المفهمة ووعيا بضرورة انفتاحها على الممكن المفاهيمي إذ  

فضيحة الفلسفة هو اغتيالها  للنقد. فملكة المفهمة بالتالي  تشترط الملكة النقدية و الملكة الحوارية .فالفيلسوف  

صديق أغياره لتحقق المفهمة  و لضمان ممكنيه الترجمة خاصة  هو صديق المفاهيم و لكن ينبغي أن يكون  

وان الحوار هو الجوار و لا قيمة للمفهمة إذا لم تكن قائمة على الدورة الانطولوجية حول الآخر المفهومي   

إذ تكون المفهمة في هذا  الإطار حوارأ بين المفاهيم، بل ان الحوار ذاته كمساءلة و مجاوبة أساس في  

و بالتالي  ان المناقشة  أساسية  أيضا في المفهمة  لتجنيب المفاهيم الفلسفية أخطار الانغلاق و  المفهمة  

التعصب و الهيمنة على الآخر من خلال الهيمنة على المفاهيم الأخرى بل لا تكون  المفهمة ناجعة إلا عند 

الالتزام  على  أيضا  قائمة  تكون    ما 

ى يكون الفيلسوف مسؤولا عن مفاهيمه و أمامها فمسؤول عن الإنسانية   و المسؤولية  الأخلاقية الايتيقية حت

و أمامها و هنا ليس هو مطالبا بالتفكير كما يفكر الآخرون بل مدعو هو إلى التفكير باستقلالية عنهم في  

حركة المفهمة و هو ما يتطلب منه فضيلة الشجاعة بما هي الوسط العدل بين رذيلتي الجبن  و التهور ،و  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
59 

ايتيقا    و في هذا المجال تقتضي  هي شروطا  ه و ما يشرع إلى جعل المفهمة فضيلة أخلاقية و فعلا 

 سياسية . كيف ذلك ؟ 

 :  الشروط السيــــــاسية  -7

ضرورية هي الشروط السياسية بما هي شروط لا فلسفية و خارجية واقعية لتبلور المفهمة الفلسفية بسبب  

فاهيم الفلسفية الكلية الكونية، و التي تمارس عنفا عليها فتكرس سيادة المفهوم  البعثرة السياسة الكليانية للم

السياسوي على المفهوم الفلسفي  جاعلة من مفاهيمه نموذجا للمفهمة الحقيقية الشرعية حتى أصبحت شكلا 

ياسية فمفهوم  من أشكال النزعة الاسمية المفهومية  المفهومياتية. فلا مفاهيم تعلو  فوق مفاهيم السلطة الس

الإرهاب مثلا لا حقيقة لمعناه و دلالته و أشكاله إلا  تلك المرسومة لها سلفا و بالتالي  لا اعتراف سياسي  

بشرعية مفاهيم الفلاسفة الكليين إذ  تقع أرهبة    و وصف الفيلسوف الكلي بالمارق عن النظام العالمي:   

ا للمفاهيم  إدماجا  العولمة  إذا كانت  و  بالعنف و قضاء على الخصوصيات  أمرقته   في مفاهيمها  لفلسفية 

الثقافية و المفهومية فإنها خلق لمجتمع اللامجتمع أو  لمجتمع الأعداء بما هو استعداء للمفاهيم الفلسفية و  

المفترض هو توفر مجتمع أصدقاء المفاهيم للتحقق المفهمي  في إطار من التنظيم السياسي  الديمقراطي  

ا دمقرطة الشرعية المفهومية و دمقرطة المفهمة ذاتها و اعتبار الخلق الفلسفي للمفاهيم و  حيث يكون ممكن

من    فضيلة  المفهمةتأصيلها فضيلة لا رذيلة  حتى لا يصبح المفهمة  سلطة تمارس على الإنسان و لإنقاذ  

وبا بين المفاهيم  في زمن هستيريا المفهمة أين  أصبحت ساحات الوغى حر  كلينة المفهوم وعولمة المفهوم

  فأضحى المفهوم توأما للرصاص.

الفلسفية   المذكورة  الشروط  يقتضي  المفهمي  الفلسفي  الفعل  أن  هو  إذن  نستنتجه    ما 

و اللافلسفية  الداخلية و الخارجية الابستيمولوجية و المنطقية و الانطولوجية و الاستشكالية و الحجاجية و  

إلا   السياسية  و  الايتيقية  و  تتهدد اللغوية  التي  المعوقات  فأي  بها  قد لا تحصنه من معوقات يصطدم  أنها 

  المفهــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــمة الفلســـــــــــــــــــــــــــــفية؟ 

  

  

  

  

  

  

  

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
60 

  العقبات المهددة للمفهمة الفلسفيّة :  الفصل الرابع:

الأخطار التى تتهدد الفعل المفهمي الفلسفي، والتى تعّطله وقد تعصف الفلسفية لمعضلة  بحثية  إنّ المعالجة ال

بنجاعته وفعاليته إذا مالم يكن لدينا وعي بطبيعتها وبخطريتها المهددة للمفهمة الفلسفية فحسب بل لمستقبل  

داكتيكيا  الفلسفة تحديدا ،وعلى مستقبل الإنسلنية على وجه العموم.هذه المعالجة تحتم علينا ميتودولوجيا ودي

الاستعانة بمنظومة من المفاهيم اللازم حضورها في مثل هذا الإشكال وهي ذات الطبيعة الابستيمولوجية  

مفهوم مثل  الباشلاردي  المفهومي  الخلق  وحي  الابسيمولوجي من  القطيعة  ومفهوم    المعوّق 

العلم  الابستيمولوجية المفاهيم  ببعض من  أيضا  أننا نستعين  والتكوينية ،وهي من    -، كما  البنائية  نفسية 

والمفاهيم   الاجتماعي  -العرفاني    الصراعالصناعة المفهومية والبياجية الجديدة مع بيريه كليرمونت مثل  

مثل   الخالصة  المسبقةالفلسفية  والأحكام  والرأي  والعادة  هذ   التمثلات  في  نعتمد  على  .كما  الإطار  ا 

البسيكولوجيا العرفانية التى تبحث في الأسباب العصبية والنفسية للهزات والاختلالات البصرية والمكانية  

اختلفت  وإن  المفاهيم  هذه  المفهمة.  تعيق عملية  والتى  للجمهور،  أو  أوللطالب  للتلميذ  واللغوية  والفهمية 

التكاملية والدياليكتيكية فيما بينها خاصة وهي تلتقي  فتمايزت عن بعضها البعض إلا أنها في مطلق العلاقة  

في قيمتها الابستيمولوجية والميتودولوجية التعليمة وفي وظائفها الإجرائية والديداكتيتية ودروها إفهامنا  

المعوق   الابستيمولوجي  المعوّق  فما  لها.  مفهمتنا  خلال  من  ندركه  ما  وهو  ومعوّقاته  المفهمي  العمل 

هو العقبة الابستيمولوجية وهو أيضا في معنى الحاجز أو الخطر المهددّ لفعل التفكير مثل الابسيمولوجي: 

  فعل المفهمة ففيم تتمثل هذه المعوقات الابستيمولوجية المهددة للعمل المفهمي؟ 

والثقافي   الاجتماعي  المخزون  معنى  في  التمثلات  هو  الابستيمولوجية  المعوّقات  بهذه  المقصود  إن 

تم    والايدولوجي التى  الأحكام  وسوابق  والتقاليد  والعادات  والآراء  والايردوكسا  والدوكسا  والسياسي 

يزال تلاحقه .وهو في   تلميذا ولا  يكون  الفلسفية قبل ان  المفهمة  المتدرب على  التلميذ  قبل  اكتسابها من 

التمثلات. وهي تلك  يعلو فوق سلطان مثل  إذ لا سلطان  فيها  ذلك ليس شريكا  في رتبة    الأصل في كل 

  المقدس والطابو إذ إن مجرد توهم الخروج عنها يمثل زندقة ،كفرا و هرطقة. 

أبدا فهي اللامفكر واللافكر لأنها معوّق   التمثلات لا تفكّر  الفلسفة ان نعتبر  أن هذه  لنا نحن في تعلمية 

وم هو بحدّ ذاته تمثل ذهني  للتفكير وهنا لا بد من التمييز ما بين التمثلات الموجبة بما هي تفكير إذ إن المفه

تصوري  وتخيلي، بل قد نقول عن المفهمة ذاتها بأنها تمثل وبين التمثلات العائق أمام التفكير وكيفياته 

  كالمفهمة فهي تمثلات سالبة للفكر إذ هي مطلق السلبية الابستمولوجية والميتودولوجية ،.فما البديل إذن؟

وبشكل خاص   فلسفيا  بالماهو مطلوب  الباشلارديهنا  الإبستيمولوجي  والفلسفي  العلمي  خلق   معنى  هو 

ستكون السبب في الصراع العرفاني الاجتماعي    ،و هي التيقطيعة ابستيمولوجية مع هذه التمثلات العوائق  

بما هو في حدّ ذاته علامة دالة على التضاد والصراع ما بين المدرسة والموروث الاجتماعي والموروث  

  والاخلاقوي وهي السلطة التمثلاتية على الفرد.فهي السيف القاطع.اللغوي والثقافي 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
61 

الاجتماعي ،وهو المتصل لا فقط    –كما تتمثل هذه التمثلات المعوقات في الصراع المعرفي السيكولوجي 

  بعلاقة الفرد بالمجتمع بل أيضا بذاته. 

العقبات   –عتبار بتلك التمثلات  أمام هذا الصراع مدعوون نحن في ديداكتيكية الفلسفة الى الأخذ بعين الا 

بالقطع الابستيمولوجي معها ومع البيداغوجيا الكلاسيكية والامبريقية اللوكية  التى تتصور الذهن البشري  

بمثابة الصفحة البيضاء بحيث يكون متاحا للمدرس ان يخّط عليه من الأفكار والمعارف ما يشاء .ذلك هو  

ية التقليدية القائمة على منطق التعليم والتسليم وهو ما تتوجه البيداغوجيا  السائد في مناهج التعليم البيداغوج 

كما   !! الهيقلية وهي تشرّع الى وجوب تعليم الفلسفة واستبعاد تعلم التفلسف المهددّ لمستقبل النسقية الفلسفية

أفك وبوجود  للمعرفة،  الفطري  بالطابع  القائلة  الكارتيزيانية  البيداغوجيا  أيضا  فطرية نستبعد  ومفاهيم  ار 

  مغروسة بالجبلّة في الطبيعة الإنسانية. 

على الضد من كل ذلك لنا ان نعتبر في تعلّمية الفلسفة بأنه لاوجود للعذرية الذهنية أو للمفاهيم الفطرية او  

ة  التعليم للمفهمة كما نقطع ابستيمولوجيا مع الادعاءات الاجتماعوية القائلة بإيجابية التمثلات الاجتماعوي 

المذكورة خاصة وهي الموصوفة بالدغماطيقية ومطلق التعصب للذات الاجتماعية بداء العناد وهو ما يزيد  

من صعوبة مواجهتنا لها خاصة وانه ليس من السهل تحرير المتدرب على فعل المفهمة منها إذ شتاّن ما  

محوها، وبين الدماغ البشري   بين الدماغ الالكتروني المخزّن ببرنامجية الكترونية يكون من اليسير جدا

أو   الحي  الكائن  برنامجية  فيه لصعوبة شطب  المغروسة  التمثلات  من  تطهيره  الصعب  يكون من  حيث 

ترويضها لتمكين عملية المفهمة وحتي تصبح هي والفلسفة المطلوب والمرغوب وحجتنا في فطرية تلك 

ى للتلاميذ من التفلسف بسبب النكران اليومي العوائق هي الميزولوجيا التلمذية والنفور الأول  –المتثلات  

للفلسفي واعتبار الفلسفة زندقة وهرطقة وكفرا وإفسادا للعقل .فالتلميذ أوالطلبة أو المستهدف بسبب هذا 

الإرث القاسي سيحدث لديه صراع عرفاني اجتماعي إذ أيّهما الصواب هل إرثه أم هذا الزائر الجديد لعقله 

الفل وهو  استئذان  وبين  بدون  والمعرفي  الاجتماعي  بين  وسيحتدّ  الصراع  سيبدأ  وبالتالي  سفة ومفاهيمها 

ما  فأول  الفلسفية  واللغة  اليومية  واللغة  اليومية  اللغة  وبين  الفلسفية،  والمفاهيم  اليومية  والألفاظ  الكلمات 

به   في  سيصطدم  ذاتها  المتعلم  الفلسفة  مفهوم  هو  الفلسفة  تعلم  الجه  ،حصص  من  يعنى  ة  والذي 

الابستيمولوجية حبّ الحكمة .فالمفهوم يبدو غريبا في دلالته ومعناه بالنسبة إليه وهو المتعود على ان الحبّ  

تجربة ذاتية غراميّة وعشقية عاطفية ووجدانية لا تنصت للعقل فأيّ الحبّين سيحبّ؟ إذ يبدو الأمر حرجا 

التلاميذ  بعض  لدى  الحب  مفهوم  إن  أخرى  جهة  ومن  إليه  دينية    بالنسبة  مجتمعية  بتمثلات  المسكونين 

وأخلاقية محافظة غير مرغوب فيه إذ لا موضوع للحب غير الله وليس الحكمة، كما قد يقترن الحب لديها 

بالرذيلة فهو مكروه من جهة الحق ومن جهة الواقع، من جهة الفكر كما من جهة الممارسة وبالتالي ستكون  

فيها خاص اللامرغوب  الفلسفية  كل المفهمة  تتفق  وهنا  المفاهيم  بأنها خلق  أيضا  الفلسفة  نعرف  عندما  ة 

وتهافتها   الفلسفة  محاربة  ضرورة  على  والأخلاقوية  والسياسوية  والايديولوجية  الاجتماعوية  التمثلات 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

62 

لاعتبارها الخلق شأنا إنسانيا وضعيا والمفترض أن الخلق شأن إلا هي بإطلاق إذ لا خالق غير الله وهنا  

حدةّ العرفاني  تزداد  أم  -الصراع  لموروثاته  سينفر  هل  إذ  الشيزوفرينيا  في  التلميذ  ويتورط  الاجتماعي 

  وفي الشيزوفرينيا والشيزوفرينيا المفهمية.  ?للفلسفي 

ومن جانب آخر إن التصادم ما بين العرفاني والاجتماعي نتبينه من خلال الخوف والإحباط اللذان يصيبان  

م فلسفة معنية لا يقبلها نفسيا ومن الجهة السيكولوجية مثل العنف، الحرب،  التلميذ عند تواصله مع مفاهي

القبح ،الاغتراب والتعاسة. فالمفهمة اقتحام لخط النار هذا الوجه الدراماتيكي    -الشر، الإرهاب، الاستبداد 

الجسدية "فالإنسان  للمفهمة في عالم الاستنداد الى التمثلات المذكورة نفهمه أيضا في العلاقة بالعقبة النفسية  

السادية والمازوشية في حين ان   التحطيمية والعدوانية  الى  النفسية الفرويدية" ميال بالجبلّة  التحليلية  في 

المفهمة هدم وتحطيم بغاية بناء المفاهيم .فاللاوعي التلمذي أو الطلابي أو اللاوعي المستهدف سيكون في 

،ومن خلالها تكسير الفلسفة المكافحة ضدّ الغريزة وكل أشكال   اتجاه المراهنة على تحطيم المفهمة الفلسفية

 ? اللافكر .فما المطلوب فلسفيّا امام معوقات المفهمة

السلبية وفي   إستتباعاتها  في  والتحقيق  المعوقات وبآليات استغلالها  الوعي بطبيعة هذه  ضروري مبدئيا 

.وهو ما سيشرع لنا إحداث قطائع ابستيمولوجية   خطريتها التى قد تعصف بالمفهمة الفلسفية وبالفلسفة نفسها 

الديداكتيكية   النهائية حسب  الأقسام  في  التفلسف  التدرب على  في وجه  أخطار وعوائق  انها  معها طالما 

ولكن نعتبرها معوقات لتعلم كيفيات التفكير الفلسفي كالمفهمة امام تلاميذ الأقسام النهائية وأيضا  52الطوزية 

ثالثة المنتمين للشعب الأدبية والعلمية والاقتصادية وامام تلامذة باكلوريا شعبة الرياضة  تلاميذ السنوات ال

والتربية  البدنية .وبالتالي ضرورية هي هذه القطيعة الابستيمولوجية الفاضلة الفاصلة مع ما قبل المفهمة  

وتمثلاته مورثاته  مع  التلميذ  فيها  يقطع  ان  ينبغي  التى  اللحظة  وهي  التمثلي    والمفهمة.  تاريخه  ومع 

أكسيولوجية وهي كالأثقـال -والقبمفهومي واللامفهمي والتعامل النقدي معها هي والممارسات "البراكسيو 

الابسيمولوجية خاصة   القطيعة  إلا  التفلسف  يكون  وبالتالي لا  التلميذ معه بلاوعي وبلاتشاركية.  يحملها 

، للتمثلات المعوقاتصياغته بل ينبغي ان يكون خيانة    والفلسفي ليس نسخة للاجتماعي أو وفاء له أو إعادة

.هذه القطيعة الابستيمولوجية ينبغي أن تتدعم بالطرائق والاستراتيجيات الديداكتيكية املا في حث التلميذ  

على حب الفلسفة ومن خلالها حب كيفياتها كالمفهمة بما هي مثل الاستشكال والحجاج الاهداف النواتية  

الفلسف طوزيلتعلمية  ميشال  يقول  لذلك  القطيعة   53ة  (فعل  ذلك  ..لأجل  وفانسون:"  وبينوا  وبارنجار 

إن استراتيجيا تعلمية واحدة تبحث عن مصاحبة القطيعة يمكنها ان تضمن رغبة التفلسف   الابستيمولوجية)

  لدى التلميذ".  

 
52 Apprendre à philosopher dans les lycées d’aujourd’hui, Michel Tozzi, Baranger, benoit et Vincent. 
53   55Même référence, P64 : «C’est pourquoi une seule stratégie didactique qui cherche à accompagner la rupture 
peut garantir le désir de philosopher chez l’élève » . 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
63 

و  والاستشكال  ذاتها  بالمفهمة  الفلسفية  المفهمية  معوقات  تجاوز  ممكنا  على  يكون  التلاميذ  مساعدة 

الديولوزية    الديداكتيكية  الفلسفية  الرؤية  هوماتبرزه  بالتحديد    ممارستهما.هذا 

مثلما إنه من الضروري ديداكتيكيا الاضطلاع بالخلخلة التدرجية المرحلية للتمثلات التلمذية أو الطلابية  

إحداث   ضرورة  الديداكتيكية  الاستراتيجة  .هذه  أذهانهم  في  التمثلاتي  والمزروعة  بين  التوازن  ضرب 

حتى لا يظل معلّقا بين العرفاني والاجتماعي. هذه   المجتمعي والمعرفي الفلسفي في العالم الجديد للتلميذ 

لتحقيق كفاية المفهمة الفلسفية تتمثل     الاستراتيجيات التعلمية المرغبة في فعل المفهمة الفلسفية والضامنة

التحرر من مطلق   للبدء في  التلميذ على أن يعرف نفسه  الديداكتيكية الآتية وهي مساعدة  الخطوات  في 

الولاء للتمثلات الاجتماعوية وتدربيه على معرفة ماهية المفهمة ،وعلى التمييز المفهومي بين التمثلات  

ير أي التمييز بين التمثلات الفلسفية والتمثلات الاجتماعية الايديولوجية  المعوقات والتمثلات الدافعة للتفك

بما هي المفاهيم والتمييز بين المفهمة الفلسفية والمفهمة اللافلسفية وتدربيهم على التأهيل التأثيلي للمفاهيم  

الفلس المفهموم  ان  وإبراز  الفلسفية  المفاهيم  على  التظنن  وعلى  بالوكالة  الحقيقي هو  "بالأصالة ولا  في  

والورشي   والفرقي  المشاركاتي  المفهمي  العمل  تكريس  ديداكتيكيا  المفيد  من  انه  كما  الكوني  المفهوم 

  والورشاتي. 

التفلسف هو إذن حظيرة مفاهيمية تشاركية تلتقي فيها محاولات التلاميذ أو الطلبة المفهمية أومحاولات  

مفهمة  والمفهمة المضّادة بفعل المواجهة نع فعل  المفهمة المقبلين على التفلسف وجها لوجه أين تتحقق ال

  التى تعكس قدرة على الانتقال من الحرج الأخلاقي الى وضعية المفهمة الفلسفية، المقبولة أخلاقيا وإتيقيا. 

الاجتماعي ممكنا   -إنه بفعل الاستراتيجيات الديداكتيكية يصبح تحرير التلميذ من عنف الصراع  العرفاني

العوائق فيترقى من اللامعرفة الى   -قطيعة الى الماكرو قطيعة مع التمثلات   -نترقى به من الميكرو ونحن  

المعرفة ،ومن اللافكر الى الفكر الفلسفي ومن اللامفهمي الى المفهمة الكونية بما هي حق إنساني كوني  

عل المفهمة إنما بغاية تكريس  ضد كلينة المفهمة. وبالتالي إن المجاهدة من اجل تجاوز التمثلات المعيقة لف

فما رهاناتها  تحقّق  الى  وتطلعا  وكممارسة  وككفاية  كمفهوم  الناجعة  الفلسفية  المفهمة  المفهمة  رهانات 

  ?الفلسفية

  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

64 

 

  :  المفهمــة الفلسفيّة البحث العلمي في الفصل الخامس :رهــانات 

ونجاعة المفهمة إنما هي من ما تراهن     تفكيرنا في رهانات المفهمة الفلسفية يستمدّ وجاهته من انّ قيمة

عليه ومن بعدها التيليولوجي ،وهو ما سيضمن فرادتها خاصة والرهانات هي من صميم عمل المفهمة  

وهو يحمل تطلعات وطموحات تيليولوجية وغائية تدافع على ما لا يجب أن يكون وعلى ما لا ينبغي أن  

  ?يكون ففيم تتمثل رهانات الفعل المفهمي

 الرهان الابستيمولوجي:  -1

القائم على   الفلسفي  التفكير  لفرادة  التأسيس  السياق هو  الفلسفية في هذا  المفهمة  إليه من خلال  نرمي  ما 

كيفيات تفكيرية ثلاثة هي المفهمة والاستشكال وفعل بناء الحجج. فنحن إنما نفكر فلسفيا عبرها ومن خلالها  

ستيمولوجي والأنطولوجي له بحيث إنها  خاصة والمفهمة هي أرقى من كونها أداة للتفكير لأنها الثقل الاب

الفيصل ما بين الفكر واللافكر، وما ين الحياة الفلسفية والحياة اليومية مثلما إنّه بواسطة فعل المفهمة نتجاوز  

التفكير الكلي وهو الذي   الجزئي إلى  التفكير  التفكير الأصيل بالأصالة فنترقى من  بالوكالة نحو  التفكير 

المفهمة المؤسسة وني الإنساني مطلبه الرئيس فالمفهمة الفلسفية بما هي جدلية من  يجعل من الكلّي الك

تمكننا من الاستشكال كما من الحجاج إذ ان بعدها الإجرائي يعني أنها مساهمة أساسية    والمفهمة المؤسّسة

ية القصوي  في تقديم حلول ممكنة للمشكلات .وهي أيضا تمكننا من معالجة الاشكاليات والمعضلات الفلسف

خاصة وهي عملية فكرية مركبّة تمكننا من التحقيق في الفكر والتحقق منه وهي تراهن على الفهم والإفهام  

لفكر السيستيمي لذلك مثلما انها مراهنة على الفكر الفلسفي المركّب على ابستيمولوجيا الفكر المركّب وا

  ناه الا عندما يسمح بحلّ مشكل  ".:" لا يستمد المفهوم مع54 فيكوتسكي راتلوب يقول نيكول غ

عبر المفهمة نتطلع الى التفكير والتقدم الفكري ،بالتالي يمكنني القول بأننا لا نفكّر فلسفيا إلا عبر المفاهيم   

المراهنة على النجاعة الابستيمولوجية للفلسفة، فما ينتج عن ذلك هو أن الرهانات الابستيمولوجية للمفهمة  

جانب   دلالة على نجاعتها الى  يتطلع  والعالم فهو  في الانسان  بتفكيره  المفهمي  والفعل  وفعاليتها خاصة 

الفلسفية الممكنة إلى رهانات انطولوجية، ففيم تتمثل هذه  الرهانات الابستيمولوجية المؤسسة للصلاحية 

  ?الرهانات 

 الرّهانات الأنطولوجية:  -2

راؤها الرهاناتي النظري والعملي فالفعل المفهمى مراهنة  تعني لنا الرهانات الأنطولوجية للمفهمة الفلسفية ث

من حيث المبدأ على خلق الكينونة الإنسانية وعلى أن تجعل من الإنسان الفلسفي والإنسان بعامة كيانا في  

 
54 Vigotski in travail de longues, Nicole Gratloup, in l’enseignement de philosophie à la croiseé des chemins « le 
concept ne prend sens que lorsqu’il permet de résoudre un problème » P59. 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 

65 

العالم إذ لا يستقيم الحضور الكيانوي للإنسان في الوجود إلا عبر التفكير المفهمى الأصيل حتى إنه يمكن 

بأ  وجوده القول  قبل  الإنسان  يكون   ما  إذ  المفهمة  غير  الإنسان  نحن  تحتملنا  أرض  لا  بل  وطن  لا  نه 

الأنطولوجي غير أنه وجود ابستيمولوجي مفهومي فالإنسان يسكن العالم ،ولكنهما الإثنان يسكنان مفهومي  

الكينونية ثم إن  الإنسان والعالم إنها الأرض المفهومية تلك التى يفترشها الإنسان وهو ملتحف بالأرض  

وجودنا المعويّ في العالم هو وجود مفاهيمي من خلال الخلق الفلسفي للعوالم الممكنة وهو ما يشرع له  

البعد الدلالي للمفهمة هذه الإمكانية المتافيزيقية الأنطولوجية للعوالم هي من التمكين الفلسفي للمفاهيم فنحن  

والعالم واحد  العالم  يوبر عن  كارل  الوجود    نتحدث مع  في  قليسيا  أرسطو  نفكر  كما  ثلاثة  والعالم  إثنان 

واللاوجود فيكون الفيلسوف بالمفهمة منخرطا في العالم مثلما إنه وهو في العالم في خياله عوالم ممكنة إذ 

بالحركة المفهمية الخلقية يخلق الفيلسوف صديق المفاهيم العالم على صورته وعلى مقاسه ولذلك كانت 

نة على مفهمة ما هو كائن وما يجب أن يكون .وهو ما يعنى أن مفهوم الخلق الفلسفي للمكنية  المفهمة مراه

النزعة الإسمية   للمراهنة على   المفاهيمية بمعزل عن دوقما  بلقائه مفهوم الاختلاق  يتعزز  المفهومياتية 

ني السيبر  هو  الفيلسوف  لكأن  والكونية  الإنسانية  الأنساق  في  السيبرنيطيقي  للسفينة  التحكم  الموجّه  تاس 

  العالمية.

هذه الرهانات الأنطولوجية لفعل المفهمة الفلسفية تغتني بلقائها الرهانات الميتودولوجية الديداكتيكية، ففيم  

  ?تتمثل تلك الرهانات 

 الرّهانات الميتودولوجية الدّيداكتيكية: -3

سفي يعني لنا أنه الهدف النواتي الرئيس  إن بيان الرهانات الميتودولوجية الديداكتيكية للعمل المفهمي الفل

الذي نتطلع إليه .لما كانت المفهمة كيفية تفكير وكيفية حياة فإننا نراهن عبرها على مساعدة التلميذ على 

التدرب على مهارة المفهمة وان يتعلم ملكه المفهمة والتحكم الفعلي في شروطها والتركيز على ما يفعله  

التلميذ المستهدف بمهمة المفهمة لا  على ما يبصره أو ما يسمعه. لذلك رهاننا في هذا السياق هو حذق 

المتدرب على التفلسف فعل المفهمة والاشتغال عليها.فالمقارية المفهمية تضمن التفلسف أو الدربة الفلسفية  

قادرا على المفهمة   المتعلم   :" أن نجعل55.في هذا الاطار يقول ميشال طوزي وبارنجار وبينوا وفاسنون 

البرنامج  في  ذاته  الآن  في  للدخول  الموجه  الميتودولوجي  بالخيط  إمساكنا  يعني  والمحاجّة  والاستشكال 

تعليمه   على  نراهن  المدرسية  العوارض  عن  وبمعزل  للإمتحان  والتحضير  للمقالة  الفلسفية  وللكتابة 

  التفلسف". 

 
55 Apprendre à philosopher dans les lycée d’aujourd’hui, Michel Tozzi, P.Baranger, MBenoit et C, 
Vincent : «rendre l’élève capable de conceptualiser , de problématiser et d’argumenter, c’est donc tenir le fil 
conducteur méthodologique pour à la fois entrer dans le programme c’est donc tenir  traiter philosophiquement  la 
dissertation, préparer l’examen, et au de la des contingences scolaire apprendre à  philosopher» P36. 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
66 

لى تكريس قدرة المفهمة لدى التلميذ هو أيضا من تطلعنا  ما نستنتجه إذن هو ان مراهنتنا في فعل المفهمة ع

التفكير وطريقة التفكير، وبين المفهمة والدروب إليها حتى يكون المتدرب  الديداكتيكي الى الوصل بين 

على التفلسف قادرا على الكتابة الفلسفية والى تهيئته الى الاختبار هذا الرهان الميتودولوجي الديداكتيكية  

طته الى رهان الرهانات، وهو التدرب على فعل التفلسف وأن نسعى قدر الإمكان الى جعل نطمح بواس

التلميذ صديقا للمفاهيم وماهرا في فعل الاشتغال على فعل المفهمة السيسيتمية بما هو كيفية تفكير ولكن  

  ?أيضا هو كيفية حياة لذلك نتحدث عن رهاناته الايتقية فكيف هي هذه الرهانات 

 نات الايتيقية: الرها -4

ما يبيح لنا النظر في الرهانات الايتيقية هو ايتيقا المفهمة ذاتها بما هي إجراء فكري يشتغل وفق مقتضات  

ديالكتيك من كيفية   .فهي من حيث هي  إيتيقية  قائمة على مبادئ  إنسانية جديدة  إلى حياة  ايتيقية متطلعة 

راد وبين الحضارات والثقافات من خلال المصالحة ما بين التفكير وكيفية الحياة تراهن على الوئام بين الأف

المفاهيم والتجديل العلائقي البينمفاهيمي وتكريس ثقافة المفاهيم الأنداد والنديّة المفهومية وخلقها في صيغ  

وبالتالي فهي   إنساني عام عربي وغربي وشرقي  فالمفهمة شأن  المفهومي  الثلاثي  أو  المفهومي  الروح 

للقاء والتلافي البينثقافي والبينحضاري إذ أن كل المفاهيم على الدرجة نفسها من القيمة وهو  مراهنة على ا

ما يعني وجوب استبعاد نزاعات التمحور العرقي الإثنى  والفلسفي كالمدافعين من الفلاسفة عن أغرقه 

در ما إنها مهمة الفلسفة وغربنتها ومن خلالها غربنة المفهمة الفلسفية .وفي الأصل ليست هي كذلك بق

ترجمة   ولعل  الكونية  الإنسانية  الحضارة  وحدة  وإلى  الكلي  إلى  المتطلعة  الفلسفة  لكونية  كونية  إنسانية 

المفاهيم ونقلها من لسان الى آخر إقرار أنطولوجي إيتيقي بالآخر مثلما إن تأصيلنا التأويلي المفاهيم وفهمها 

ة على الانفتاح على المفهوم الأخر في العلاقة بالبينمفاهيمية  وتسليحها بالقيم دلالة على المراهنة الفلسفي 

وبالتالي التواصلية بما هي  تبادل للخبرات والدلالات وتقاسم مشترك لمساحات المفهمة وهو نفهمه من  

والخلق الفردي للمفاهيم وما يعنيه ذلك ايضا من ان حاجة المفهوم    co-créationخلال الخلق المشترك  

ن المفاهيم هي طموح إلى ان يكون خالق المفاهيم ليس فقط صديقا للمفاهيم بل صديقا للآخر لشبكة أخرى م 

الإنساني وهو الشبيه المختلف عنى في حياة إنسانية قائمة على الحوار البينمفاهيمي في حضارة إنسانية  

لسوف مع عصره فتكون كونية تعلو فيها الإنسانية فوق الثقافات القومية  بالرغم من العلاقات الصعبة للفي

ال الى  توقا وشوقا  المفهمة  القيمية، تيليولوجيا  بالوحدة  الكوني الإنساني في عالم  جدارة الإنسانية  وبالكلي 

المفا أصدقاء  يكون  أين  الأنطولي  الأصدقاء  الإنساني  مفهمة  وأحبّاء  الإنسانية  أصدقاء  هم  هيم 

  والإبستيمولوجي والأنثروبولوجي والأكسيولوجي . 

هو   الابستيمولوجية  ما  الرهانات  من  ومشروعيته  وجاهته  يستمد  الفلسفية  المفهمة  فعل  أن  هو  إذن  بينّ 

والأنطولوجية والميتودولوجية الديداكتيكية والايتيقية وهو ما يعنى أن ضمان المهارة المفهمية تأمين لمهارة  



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
67 

تطلع الى أن تعيش الإنسانية  التفلسف والتفلسف المهاري ولمستقبل الفلسفة وهي الجديرة بطلب الكلي وال

  وفق القيم الإنسانية الكونية التى هي في الأصل خلق مفهمى فلسفي.

الممفهم هو   الفيلسوف  أين يكون  الفلسفي  التعبقر  الدلالة على  بالغة  الفلسفية علامة  المفهمة  تكون  لكن أن 

الميتا عادي بما هو الفيلسوف العبقر، فإن ذلك لا   ينبغي ان يحجب عنّا أنّ فعل المفهمة  الفيلسوف الجني 

الفلسفية لا ولن يبلغ درجة الكمال المفهمي إذ يظل مقاربة عقلية وإمبريقية وخيالية وحدسية وقلبية للإشكاليات 

الفلسفية وللإنسان والعالم في الكون ثم إن الفلسفة لم تنل جائزة المفهمة الكاملة وعوض التعّصب لحصرية  

هيم يكون من الشرعي لنا التمييز ما بيبن المفهمة الفلسفية والمفهمة اللافلسفية كالمفهمة الخلق الفلسفي للمفا

العلومية على أساس تميز المطلب الفلسفي عن المطلب العلمي دون نسيان حاجتها الى العلم والفن في العلاقة  

والمعرفة والإحساس بل أيضا    بالحاجة الإنسانية الى أجناس الخلق الإنساني هذه وهي تعلم الانسانية التصور 

لأن المشكلات التى تطرحها الانسانية والشواش المهددّ لها إنما تستدعي التحالف بين الفلسفة والعلم والفن 

وهو يستوجب أيضا التحالف في عالم الفلسفي ما بين المفهمة والاستشكال والحجاج طالما إنها إجرائيات  

نطولوجي للتفلسف ونحن لا نمير بينها إلا بغاية الوصل لا الفصل ولأن  التفكير الفلسفي التى تمثل الثقل الأ

التفلسف تفكير وحياة ولأن نص الفلسفة هو من نص الحياة فإن المفهمة والاستشكال والحجاج هم جدلية  

 ضامنة إبستيمولوجيا و أنطولوجيا وأكسيولوجيا لحياة التفكير.  تفكير وحياة.

                                    خاتمة نحو بداية جديدة                                    

أولى للفلسفة،فهذا يعني بأنها الأرض الإنطولوجية والإبستيمولوجية والإكسيولوجية  أن تكون الأفهمة أرضا  

للتفلسف،ولأجل ذلك قد نجازف بالإقرار بأن بداية موت الفلسفة مشروطان هما ببداية وموت المفهمة .لأجل  

و هو الذي مة.هذا إن خاتمة هذا الكتاب هي أمل في بداية أخرى لتعزيز ممكن للبحث في هذا الذي هو المفه

 شاركتنا فيه الفلسفة المعاصرة ولكن أيضا الفلسفة الحديثة

 

 

 

 

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
68 

 

 المصادر باللغة العربية 

 أبو نصر الفارابي:كتاب الحروف. -

 1986دار المشرق.بيروت,لبنان 

 إبن منظور:لسان العرب.-

 1985دار صادر,بيروت,لبنان 

 عبدالقاهر الجرجاني:التعريفات -

 1978رضا,بيروت تحقيق محمدرشيد 

 محمدعلي التهانوي:كشاف إصطلاحات الفنون والعلوم -

 1996تحقيق علي دحروج,بيلروت 

 طه علد الرحمان:المفهوم والتأثيل -

 2005المركز الثقافي العربي

 جميل صليبا:النعجد الفلسفي -

 1985الشركة العامة للكتاب،دار بيلروت,لبنان

 بول ريكور:من النص إلى الفعل-

 2004حسان بورقية،دار الأمان الرباط-برادةترجكة محمد 

 غاستون باشلار:الفكر العلمي الجديد -

 1996ترجمة عادل العوا،بيروت 

 

 

 

 

 

 



 أرضا أوᣠ للفلسفة المفهمة 

 
69 

 

 

 المصادر بغير اللغة العربية: 

-André lalande ;vocabulaire techniques et critiques de la philosophie 

p.u.f1926 
-M .tozzi,p/barenger ,M,benoitet CVincent :Apprendre a philosopher dans les 
lycées d’aujourd’hui. 

Hachette1992 

-Dina dreyfus :la dissertation philosophique 

Puf,1990 

-Jacqueline russ/les méthodes en philosophie 

Masson –paris1992 

-Paul ricoeur :soi meme comme un autre 

Edition du seuil,paris1990 

 

 

 

 

 

 

 


	03456a25-6856-4a80-bd0f-721fd63aeb00
	MAFHAMA 22 (1)

